
Copyright@2025; EPIGRAPHE | 34 

 

Abstract. The Urang Banten, a Sundanese ethnic group residing in Banten Province, demonstrate sig-
nificantly greater resistance to Christianity compared to Sundanese communities in other provinces. 
This is evidenced by the considerable difficulties in obtaining permits for church construction in Banten 
Province. This study aims to identify the factors contributing to the Urang Banten's resistance to 
Christianity. The research employs a literature review methodology examining the history, beliefs, cul-
ture, and characteristics of the Urang Banten. Through the research findings, the author postulates that 
the factors causing Urang Banten's resistance to Christianity are: (1) ancestral cultural and belief sys-
tems intertwined with Islamic religious practices that strictly implement sharia law; and (2) the issue of 
"historical wounds" deeply embedded in Bantenese society regarding Christianity, which bears the 
stigma of being the colonizers' religion. It is hoped that through this understanding, a contextual theo-
logy specific to the Urang Banten can be developed, enabling the Gospel to be received in the Banten 
region. 

 
Abstrak. Urang Banten, yaitu Suku Sunda yang berdomisili di Provinsi Banten, jauh lebih resisten ter-
hadap agama Kristen dibandingkan Suku Sunda di provinsi lainnya. Hal ini terbukti dari sulitnya men-
dapat izin pembangunan gereja di Provinsi Banten. Tujuan penelitian ini adalah untuk menemukan 
hal-hal apa yang menyebabkan adanya resistensi Urang Banten terhadap agama Kristen. Penelitian ini 
menggunakan metode studi literatur terhadap sejarah, kepercayaan, budaya dan karakter Urang 
Banten. Melalui hasil penelitian, penulis memperkirakan bahwa hal-hal yang menyebabkan resistensi 
Urang Banten terhadap agama Kristen adalah: (1) masalah budaya/ kepercayaan nenek moyang yang 
dibungkus dengan agama Islam yang menerapkan hukum syariah secara ketat; dan (2) masalah “luka 
sejarah” yang membekas dalam masyarakat Banten perihal agama Kristen yang mendapat stigma seba-
gai agama kaum penjajah. Diharapkan, melalui pengetahuan tersebut dapat dibangun sebuah Teologi 
Kontekstual khusus Urang Banten sehingga Injil dapat diterima di Tanah Banten. 

 
Keywords: Christian resistance; Christianizing stigma; contextual theology; Sundanese; Bantenese; 

resistensi Kristen; stigma kristenisasi; suku Sunda; urang Banten; teologi kontekstual  
 
DOI: http://dx.doi.org/10. 33991/epigraphe.v9i1.491 
 

	

	

 

	
 

Resistensi Urang Banten terhadap Agama Kristen: 
Sebuah Kajian Teologi Kontekstual   

	

Onnie Lumintang1, Grace Yunita Apulina Bangun2, Nasran Andreas3, William Nico Saptono4 
1,2,3,4Sekolah Tinggi Sekolah Tinggi Teologi Bethel Indonesia Jakarta 

Correspondence: onnie.lumintang@sttbi.ac.id 

Pendahuluan 
Urang (suku) Banten pada dasarnya merupakan Suku Sunda karena menggunakan bahasa 
Sunda, namun memiliki dialek yang berbeda dengan masyarakat Sunda di wilayah lainnya. 
Oleh karena itu, Urang Banten juga disebut dengan Sunda Banten. Bahasa Sunda dialek Banten 

 
 
  

   

 Vol 9, No 1, Mei 2025 (34-49) 
 

 

e-ISSN: 2579-9932  
p-ISSN: 2614-7203  

http://www.stttorsina.ac.id/jurnal/index.php/epigraphe     
 

 
 



 

 

 
 

O. Lumintang et al.: Resistensi Urang Banten terhadap... 

 
 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 35 

 

dinilai sebagai bahasa Sunda “kasar”.1 Namun demikian, hal mendasar yang membedakan 
Urang Banten dengan Suku Sunda lainnya karena faktor sejarah kepemimpinan teritorialnya, 
yaitu di bawah Kesultanan Banten. Pada masa kini, Urang Banten dipandang sebagai sebuah 
suku tersendiri yang terpisah dari Suku Sunda. Bersama-sama dengan Suku Baduy, Sunda 
Banten mendapat identitas sebagai Suku Banten (Urang Banten). Suku Banten merupakan suku 
terbesar ke-11 di Indonesia dengan populasi lebih dari 4,7 juta jiwa (1,97 % dari total penduduk 
Indonesia) pada tahun 2010.2 

Di Provinsi Banten, suku Banten merupakan suku terbesar dengan populasi lebih dari 4,3 
juta jiwa yaitu sekitar 40,65 % dari total penduduk pada tahun 2010. Sedangkan Suku Sunda 
(22,59 %) merupakan suku kedua terbesar di Provinsi Banten, disusul oleh Suku Jawa (15,59 %), 
Betawi (12,84 %), Tionghoa (1,73 %), Batak (1,31 %) dan lebih dari 25 suku lainnya (5,29 %).3 
Keberagaman etnis di Provinsi Banten menunjukkan bahwa Urang Banten dapat menerima 
keberadaan suku-suku lainya dan bukti lainnya adalah tidak pernah terjadi konflik atas nama 
suku di Banten. 

Menurut Badan Pusat Statistik (BPS), jumlah penduduk Provinsi Banten pada tahun 2022 
adalah 12,25 juta jiwa. 4 Sebagian besar anggota masyarakat (94,85%) memeluk Agama Islam, 
Kristen menjadi agama mayoritas kedua (2,61%), selanjutnya Katholik (1,2%), Budha (1,2%), 
Hindu (0,07%), Konghucu (0,02%) dan yang menganut aliran kepercayaan (0,07%).5 Meskipun 
masyarakat Banten yang beragama Islam memiliki semangat religius yang sangat tinggi namun 
masih dapat menerima keberadaan agama-agama lain. Namun demikian, khusus bagi agama 
Kristen dan Katholik, sangatlah sulit untuk mendapatkan izin pembangunan gereja. Di Provinsi 
Banten hanya terdapat 43 gereja resmi (data tahun 2021), yang terdiri dari 28 gereja Protestan 
dan 15 gereja Katholik. 6  Bila dibandingkan dengan jumlah penganut agama Kristen dan 
Katholik (± 470.000 orang) yang ada di Banten, tentu saja jumlah ini sangatlah sedikit, yaitu 1 
gereja untuk setiap 11.000 orang Kristen/ Katholik.  

Dari 8 kota/kabupaten di Banten, hanya di Kota Cilegon yang tidak ada gereja resmi, sebab 
pemerintah dan masyarakat setempat tidak memperbolehkan adanya gereja, dengan alasan 
berdasarkan kearifan lokal. Meskipun umat Kristen dan Katolik di Cilegon jumlahnya telah le-
bih dari 8 ribu jiwa,7 mereka tidak diizinkan membangun tempat ibadah sehingga terpaksa ber-

 
1 Secara tata bahasa, ada perbedaan antara bahasa Sunda Banten dengan Bahasa Sunda lainnya, di antaranya 

dalam bahasa Banten tidak mengenal tingkatan “halus” dan “sangat halus” seperti halnya bahasa Sunda yang 
diperkenalkan oleh Mataram. Hal tersebut dikarenakan Banten tidak pernah menjadi bagian dari Kesultanan 
Mataram. Meskipun demikian, bagi sebagian banyak orang, bahasa Sunda Banten digolongkan sebagai bahasa 

Sunda “kasar”. Lihat Rizal Fauzi, Minhatul Ma'arif, dan Idris Supriadi, "Revitalisasi Bahasa Sunda Banten 
Melalui" Komunitas Aing" Sebagai Upaya Pelestarian Kebudayaan di Banten," dalam Jurnal Membaca Bahasa dan 
Sastra Indonesia, Vol. 5 No. 2 (2020): 153-160. 

2 BPS, Sensus Penduduk 2010: Kewarganegaraan Suku Bangsa Agama dan Bahasa Sehari-hari Penduduk Indonesia, 
https://www.bps.go.id/publication/2012/05/23/55eca38b7fe0830834605b35/kewarganegaraan-suku-bangsa-agama-
dan-bahasa-sehari-hari-penduduk-indonesia.html (diakses 10 Januari 2023). 

3 BPS, Sensus Penduduk 2010. 
4 BPS, https://banten.bps.go.id/indicator/12/46/1/penduduk-menurut-jenis-kelamin-dan-kabupaten-kota-di-

provinsi-banten.html (diakses 10 Januari 2023). 
5 Direktorat Jendral Kependudukan dan Catatan Sipil Kementrian Dalam Negeri, "Visualisasi Data 

Kependuduakan - Kementerian Dalam Negeri 2021" dalam Informasi Peta Kependudukan Dukcapil, 
https://gis.dukcapil.kemendagri.go.id/peta/ (diakses 10 Januari 2023). 

6 BPS Provinsi Banten, Provinsi Banten Dalam Angka 2022, 276. 
7 Wawan Wahyudin, “Mengurai Polemik Penolakan Pendirian Gereja di Cilegon,” tayang di situs Kementerian 

Agama Republik Indonesia,  https://kemenag.go.id/read/mengurai-polemik-penolakan-pendirian-gereja-di-cilegon-

https://www.bps.go.id/publication/2012/05/23/55eca38b7fe0830834605b35/kewarganegaraan-suku-bangsa-agama-dan-bahasa-sehari-hari-penduduk-indonesia.html
https://www.bps.go.id/publication/2012/05/23/55eca38b7fe0830834605b35/kewarganegaraan-suku-bangsa-agama-dan-bahasa-sehari-hari-penduduk-indonesia.html
https://banten.bps.go.id/indicator/12/46/1/penduduk-menurut-jenis-kelamin-dan-kabupaten-kota-di-provinsi-banten.html
https://banten.bps.go.id/indicator/12/46/1/penduduk-menurut-jenis-kelamin-dan-kabupaten-kota-di-provinsi-banten.html
https://gis.dukcapil.kemendagri.go.id/peta/
https://kemenag.go.id/read/mengurai-polemik-penolakan-pendirian-gereja-di-cilegon-doyyq


 
 
 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 1 (Mei 2025) 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 36 

 

ibadat ke daerah lainnya. Bahkan, saat semua syarat untuk memperoleh izin pembangunan ge-
reja telah terpenuhi, namun tetap saja izin tidak diberikan. Pada tahun 2022 lalu, contohnya, 
telah terjadi penolakan dari sejumlah elemen masyarakat hingga perangkat daerah Kota 
Cilegon terhadap rencana pembangunan gereja di tanah milik Huria Kristen Batak Protestan 
(HKBP) Maranatha.8   

Di lain pihak izin pembangunan Vihara dan Pura tampaknya relatif lebih mudah bila me-
lihat keberadaan 132 Vihara (bagi sekitar 143.700 penganut agama Budha, yaitu 1 Vihara untuk 
setiap 1088 orang) dan 10 Pura (bagi sekitar 8550 penganut agama Hindu, yaitu 1 Pura untuk 
setiap 855 orang).9 Hal ini tentu menjadi sebuah pertanyaan besar, mengapa izin pembangunan 
gereja jauh lebih sulit dibandingkan izin pembangunan Vihara dan Pura? Mengapa Urang Ban-
ten lebih resisten terhadap agama Kristen dibandingkan agama-agama lain? Hal-hal apa yang 
menyebabkan resistensi tersebut? Teologi kontekstual yang bagaimana yang dapat diterima 
oleh Urang Banten?  

Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan metode studi literatur terhadap sejarah, kepercayaan, budaya dan 
karakter Urang Banten untuk menemukan hal-hal yang menyebakan resistensi Urang Banten 
terhadap agama Kristen. Hasil penelitian diharapkan dapat menjadi bahan pertimbangan yang 
penting dalam membangun Teologi Kontekstual Urang Banten. 

Hasil dan Pembahasan 

Hakikat Teologi Kontekstual  
Injil pada awalnya diberitakan dalam konteks masyarakat Yahudi yang hidup pada awal abad 
pertama di tanah Yudea. Dalam perjalannya dari Yerusalem hingga ke ujung Bumi, Injil pun 
menyesuaikan diri dengan konteks masyarakat yang ditemuinya. Saat tiba di Eropa, Injil 
dengan cepat menyesuaikan diri dengan konteks masyarakat Eropa. Seperti yang Rasul Paulus 
tulis dalam 1 Korintus 9:19-22, bahwa ia rela menjadi segala-galanya demi Injil. Dengan kata 
lain, Rasul Paulus berusaha memberitakan Injil sesuai konteks orang-orang yang ditemuinya 
demi memenangkan mereka. Tetapi setelah selama lebih dari seribu tahun berada di Eropa 
membuat Injil menjadi sangat “Eropa”. Kemudian, pada masa kolonialisasi bangsa Eropa atas 
bangsa-bangsa lain di luar Eropa, Injil yang “berjubah Eropa” tersebut juga turut dibawa dan 
diperkenalkan kepada orang-orang pribumi. Sayangnya, para misionaris yang membawa Injil 
tidak mengganti “jubah Eropa” dengan “jubah pribumi”. Pemberitaan Injil yang tidak sesuai 
konteks masyarakat setempat membuat Injil sulit berkembang di kalangan orang-orang 
pribumi. Injil hanya dianggap “budaya Eropa” dan Kristen adalah “agama orang Eropa”.  

Dalam bukunya “Teologi-teologi Kontemporer”, Jan S. Aritonang menulis bahwa sekitar 
akhir abad 16 hingga pertengahan abad ke-17, muncul istilah “konteks” yang berkembang di 
antara berbagai model berteologi di Amerika Serikat. Istilah ini kemudian semakin poluler di 

 
 

doyyq, (diakses 10 Januari 2023). 
8 Rasyid Ridho, “Duduk Perkara Penolakan Pembangunan Gereja di Cilegon Banten,” tayang di Kompas.com, 

https://regional.kompas.com/read/2022/09/08/192205178/duduk-perkara-penolakan-pembangunan-gereja-di-cilegon-
banten?page=all, (diakses 10 Januari 2023). 

9 BPS Provinsi Banten, Provinsi Banten Dalam Angka 2022, 276. 

https://kemenag.go.id/read/mengurai-polemik-penolakan-pendirian-gereja-di-cilegon-doyyq
https://regional.kompas.com/read/2022/09/08/192205178/duduk-perkara-penolakan-pembangunan-gereja-di-cilegon-banten?page=all
https://regional.kompas.com/read/2022/09/08/192205178/duduk-perkara-penolakan-pembangunan-gereja-di-cilegon-banten?page=all


 

 

 
 

O. Lumintang et al.: Resistensi Urang Banten terhadap... 

 
 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 37 

 

kalangan para teolog di dunia ketiga (Asia, Afrika, dan Amerika Selatan) yang menentang 
warisan kolonialisme khususnya dalam bidang teologi. 10  Kekristenan di dunia ketiga, 
meskipun perkembangannya lambat pada masa kolonialisme tetapi paling tidak telah berhasil 
merintis gereja-gereja pribumi di beberapa tempat fokus misi. Hanya saja, gereja-gereja yang 
diperuntukkan bagi kalangan pribumi tersebut tetap bercirikan “Eropa”, sebagai cabang dari 
gereja-gereja di Eropa dan dipimpin oleh pendeta-pendeta Eropa dengan pendeta-pendeta dari 
kalangan pribumi sebagai bawahannya. 

Menurut Aritonang,11 pada awalnya istilah “konteks” hanya berkaitan dengan koreksi atas 
teks dalam kategori linguistik dan hermeneutika tetapi kemudian maknanya semakin meluas 
hingga mencakup keseluruhan struktur di mana di dalamnya terjalin suatu teks yang telah 
dirumuskan, yaitu kondisi-kondisi di mana kita ada, bertindak, berpikir dan berbicara. Jadi, 
konteks adalah dunia di mana teks itu dipahami dan semua hubungan timbal-balik yang terjadi 
di dalamnya. Selanjutnya pemikiran tentang “konteks” tersebut dikaitkan dengan teologi 
kontekstual yang dipelopori oleh dua teolog Asia, yaitu Shoki Coe dan Aharon Sapsezian. 
Keduanya melakukan kontekstualisasi teologi yang bertujuan agar program pendidikan gereja 
berlangsung dalam konteks masyarakat setempat.  

Menurut Daniel J. Adams, teologi kontekstual melihat kebudayaan sebagai konteks di 
mana teologi dikembangkan dan diterapkan, kemudian membicarakan masalah-masalah dalam 
konteksnya dan berusaha membangun teologi atas dasar filsafat dan budaya sesuai konteks 
tersebut. Teologi kontekstual juga berusaha mencapai kedalaman teologis yang mampu 
bersikap kritis terhadap kebudayaan. 12 Dengan kata lain teologi kontekstual bukanlah sebuah 
sinkretisme antara iman Kristen dengan budaya/ kepercayaan lokal. Beberapa contoh teologi 
Asia yang kontekstual, yaitu Theology of the Pain God (Teologi tentang Kesakitan Allah) oleh 
Kazoh Kitamori di Jepang, Teologi Kerbau oleh Kosuke Koyama di Thailand, Teologi Minjung 
di Korea, Teologi Dalit di India, Teologi Asas Kritis Asia oleh Emerito Nacpil dan lain-lain.  

David J. Hesselgrave dan Edward Rommen, menjelaskan, 
Kontekstualisasi Kristen yang autentik dan berhasil adalah yang memperhatikan dengan 
cermat baik Alkitab maupun kebudayaan penerimanya. Alkitab ditafsirkan sedemikian rupa 
sehingga, sedekat mungkin, maksud pengarang ditemukan dengan menggunakan prinsip-
prinsip hermeneutis yang sehat. Melalui proses ini, pengaruh kebudayaan si penafsir sendiri 
dapat perlahan-lahan diatasi. Inilah autentisitas. Kemudian berita Injil diungkapkan dalam 
bentuk yang sesuai dengan suatu kebudayaan penerima tertentu, supaya bermakna dan 
meyakinkan bagi khalayak dalam budaya itu. Inilah yang dimaksud dengan “berhasil”.13 

 Hesselgrave dan Rommen kemudian mengusulkan agar kedua proses tersebut sebaiknya 
dilakukan oleh orang-orang yang ahli dalam budaya dan bahasa yang terlibat, yang memahami 
dinamika kebudayaan dan berkebudayaan ganda. 

Usulan Hesselgrave dan Rommen mengenai pelaku “ideal” dari proses kontektualisasi 
mungkin belum dapat dipenuhi oleh penulis, sebab sekalipun sudah lebih dari sepuluh tahun 
berdomisili di Provinsi Banten tetapi penulis bukan berasal dari Urang Banten. Penulis juga 
bukan seorang yang ahli dalam budaya dan bahasa Urang Banten, tetapi hanya sebagai peng-

 
10 Jan S. Aritonang, Teologi-Teologi Kontemporer, (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2018), 248. 
11 Aritonang, Teologi-Teologi Kontemporer, 249. 
12 Daniel J. Adams, Teologi Lintas Budaya, (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006), 57. 
13 David J. Hesselgrave dan Edward Rommen, Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model, (Jakarta: BPK Gunung 

Mulia, 1995), 250. 



 
 
 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 1 (Mei 2025) 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 38 

 

amat awam yang merasa tertarik dengannya dan berusaha menggali informasi mengenainya 
melalui buku-buku dan jurnal penelitian. Namun, bila belum ada pelaku yang “ideal”, bukan 
berarti proses kontekstualisasi tidak dilakukan sebab Injil harus tetap diberitakan. 

Selanjutnya, menurut Gerhard Sauter, dalam membangun sebuah teologi yang konteks-
tual, dibutuhkan kepekaan seorang teolog terhadap situasi atau konteks di mana teologi itu 
muncul untuk menemukan klaim kehadiran Allah di dalam konteks tersebut.14 Oleh karena itu 
diperlukan riset yang mendalam mengenai sejarah, kepercayaan, budaya dan karakter Urang 
Banten untuk menemukan hambatan-hambatan yang mungkin menghalangi mereka dalam 
menerima Injil, menemukan klaim kehadiran Allah di dalam konteks tersebut dan membangun 
sebuah pendekatan teologi yang sesuai konteks mereka. Dalam penelitian ini penulis tidak ber-
tujuan untuk membangun sebuah teologi kontekstual Urang Banten namun hanya berupaya 
menemukan hal-hal apa yang menyebabkan adanya resistensi Urang Banten terhadap agama 
Kristen. Dengan memahami hal tersebut diharapkan dapat menjadi bahan penting dalam me-
lakukan pendekatan-pendekatan kontekstual sebagai “jembatan”/ persiapan bagi pemberitaan 
Kabar Baik dan dalam membangun sebuah Teologi Kontekstual bagi Urang Banten.  

Sejarah, Kepercayaan, dan Budaya Urang Banten 
Menurut hasil penelitian Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Serang (BP-3 Serang),15 wila-
yah Banten diperkirakan telah dihuni pada masa prasejarah, yaitu pada masa bercocok tanam 
dan beternak dengan banyaknya peninggalan alat-alat batu neolitik dari masa tersebut. Selan-
jutnya dengan penemuan banyaknya peninggalan Masa Megalitik, seperti menhir, lingga, dan 
yoni, maka diperkirakan sekitar tahun 2500-1500 SM, wilayah Banten menerima kedatangan 
bangsa Austronesia yang membawa tradisi megalitik. Pada masa ini, bentuk-bentuk keper-
cayaan berkembang menjadi pemujaan kepada arwah nenek moyang, kekuatan alam seperti 
gunung dan laut, dan kekuatan dewa-dewi pemberi kesuburan/ kemakmuran. 

Cerminan perilaku budaya tradisi megalitik saat ini dapat dilihat dari masyarakat Baduy di 
Banten Selatan yang merupakan penganut kepercayaan Sunda Wiwitan. Suku Baduy, 
khususnya Baduy Dalam, memuja Arca Domas yang dianggap sebagai pusat bumi atau tempat 
diturunkannya manusia pertama (Batara Tunggal) yang menjadi asal-usul orang Baduy. Arca 
Domas sebenaranya sebuah menhir berukuran besar yang terletak di undakan paling atas dari 
punden berundak yang juga memiliki beberapa menhir di sekitarnya. Orang Baduy percaya, 
menhir yang berada paling atas itu adalah Arca Domas, yaitu lambang Batara Tunggal. 
Kemudian ada tempat sakral lain yang hanya boleh dikunjungi sekali setahun, oleh Baduy 
Dalam, yaitu Sasaka Domas yang menjadi tempat berkumpulnya roh leluhur (karuhun). Selama 
berabad-abad, orang Baduy hidup dengan mengelola tanahnya berdasarkan pengetahuan tra-
disional dan sistem kepercayaannya.16 Oleh karena Suku Baduy Dalam memiliki aturan ketat 
untuk mengisolasi diri dari masyarakat luar dan perkembangan zaman, maka melauinya 

 
14 Gerhard Sauter, Protestant theology at the crossroads: How to face the crucial tasks for theology in the twenty-first 

century, (Grand Rapids, Michigan: Wm. B. Eerdmans Publishing, 2007), 96. 
15 Informasi mengenai sejarah Banten, lihat Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Serang (BP-3 Serang), 

Ragam Pusaka Budaya Banten, (Serang: Dinas Pendidikan Provinsi Banten, 2007). 
16 Johan Iskandar dan Budiawati S. Iskandar, "Local knowledge of the Baduy Community of South Banten 

(Indonesia) on the traditional landscapes," dalam Biodiversitas Journal of Biological Diversity, Vol.18 No.3 (2017): 928-
938. 



 

 

 
 

O. Lumintang et al.: Resistensi Urang Banten terhadap... 

 
 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 39 

 

peneliti masa kini dapat mempelajari kepercayaan, budaya dan karakter dari masyarakat Ban-
ten asli sebelum Islam. 

Diduga, sebelum abad ke-5 M, pengaruh Hindu masuk ke daerah Banten yang pada masa 
itu termasuk wilayah Kerajaan Tarumanegara, sebuah kerajaan Hindu. Kemudian dalam ren-
tang tahun 923-1597 M, Banten berada di bawah kekuasaan Kerajaan Pajajaran, sebuah Keraja-
an Sunda-Hindu. Pada masa pemerintahan Sri Baduga Maharaja atau Prabu Siliwangi (1482-
1521 M), kerajaan ini berhasil mencapai puncak keemasannya. Pada masa itu, Banten yang 
dikenal dengan sebutan Banten Girang, merupakan “negara bawahan”, namun sebagai bandar 
pelabuhan, kedudukannya hanya menepati posisi kedua setelah Sunda Kelapa (daerah pela-
buhan utama Kerajaan, letaknya di daerah Provinsi DKI Jakarta masa kini). Sebagai bandar 
pelabuhan, Banten berperan sangat besar dalam menunjang perekonomian karena merupakan 
pusat perdagangan lokal, interlokal maupun nasional.  

Ketika pengaruh agama Hindu meluas di Banten, maka kultus nenek moyang berkembang 
menjadi pemujaan dewaraja, yaitu penghormatan kepada raja yang disamakan dengan dewa. 
Kepercayaan Sunda Wiwitan diduga perpaduan dari kepercayaan nenek moyang orang Banten 
yang mendapat pengaruh agama Hindu. Sunda Wiwitan, adalah kepercayaan yang bersifat 
monoteistis dan penghormatan kepada roh nenek moyang. Mereka percaya kepada satu keku-
asaan yakni Sang Hyang Kersa (Yang Maha Kuasa), yang disebut juga Batara Tunggal (Yang 
Maha Esa), Batara Jagat (Penguasa Alam), dan Batara Seda Niskala (Yang Maha Gaib), serta 
yang bersemayam di Buwana Nyungcung (Buana Atas). Orientasi, konsep, dan pengamal-an 
keagamaan ditujukan kepada pikukuh (pedoman, aturan) untuk menyejahterakan kehidupan di 
jagat mahpar (dunia ramai). Dalam dimensi sebagai manusia sakti, Batara Tunggal memiliki ke-
turunan tujuh orang batara yang dikirimkan ke dunia melalui Kabuyutan (wilayah yang disa-
kralkan dalam komunitas Baduy); “titik awal bumi” ialah Sasaka Pusaka Buana. Konsep buwa-
na bagi orang Baduy berkaitan dengan titik awal perjalanan dan tempat akhir kehidupan.17 

Dasar etis kepercayaan Sunda Wiwitan tercermin pada pandangan orang Baduy dalam me-
melihara keseimbangan hubungan antara manusia dengan sesamanya, lingkungan alamnya, 
dan Tuhan. Para penganut kepercayaan Sunda Wiwitan tidak pernah dan memang tidak 
melakukan syiar atau misi kepada orang-orang lain di luar kepercayaan mereka, karena Sunda 
Wiwitan bukanlah “agama misi”. Bahkan, sebenarnya tidak mudah orang mengaku atau me-
meluk keyakinan Sunda Wiwitan. Jadi, ajaran Sunda Wiwitan dianut dan berkembang hanya 
pada masyarakat Suku Sunda, dan dengan demikian sistem ritus serta bahasa yang digunakan 
pun menggunakan tata cara budaya dan bahasa Sunda. Para penganut Sunda Wiwitan umum-
nya menitikberatkan tuah (amal, perbuatan). Kepercayaan ini menekankan apa yang harus 
dilakukan sebagai manusia, serta cenderung lebih tertutup dalam hal mempermasalahkan atau 
memperdebatkan pada “apa yang mereka percayai”. Hal ini disebabkan di kalangan penganut 
Sunda Wiwitan, Yang Dipercayai (yang diimani) itu bukan untuk diperdebatkan, tetapi yang 
penting bagaimana melaksanakan pikukuh atau aturan kehidupan manusia berdasarkan pada 
aturan-aturan adat di masing-masing wewengkon-nya atau wilayahnya.18   

 
17 Judistira Garna, ‘Masyarakat Tradisional Banten dan Upaya Pelestarian Nilai-Nilai Budaya’, dalam Makalah 

Seminar Puncak-Puncak Perkembangan Warisan Budaya Banten, Forum Ilmiah Festival Banten 
1994. Serang, 28-29 Agustus 1994, 57, dikutip dalam Ira Indrawardana, "Berketuhanan dalam perspektif 

kepercayaan sunda wiwitan," dalam Melintas Vol.30 No.1 (2014), 113. 
18 Ira Indrawardana, "Berketuhanan dalam perspektif kepercayaan sunda wiwitan," dalam Melintas Vol.30 No.1 

(2014): 105-118. 



 
 
 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 1 (Mei 2025) 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 40 

 

Sejak masuknya Islam ke Banten sekitar tahun 1523-1525, pengaruh Islam terhadap masya-
rakat Banten semakin meluas. Pada tahun 1522, saat itu Kerajaan Pajajaran dipimpin Prabu 
Pucuk Umun (cucu dari Prabu Siliwangi), Banten Girang direbut oleh pemimpin Islam yaitu 
Sunan Gunung Djati. Ia kemudian mengangkat anaknya yang bernama Maulana Hasanuddin 
sebagai Sultan Banten yang pertama. Pada tahun 1579, Kesultanan Banten yang beragama Islam 
menaklukkan Kerajaan Pajajaran. Prabu Pucuk Umum bersama keluarganya, senopati dan 
punggawanya yang menolak memeluk Agama Islam kemudian melarikan diri ke hutan. Ketu-
runan merekalah yang kemudian dikenal sebagai orang Baduy.  

Kekuasaan Islam semakin jaya sejak pusat Kesultanan Banten dipindahkan ke kawasan 
pesisir pantai utara, dekat dengan Pelabuhan Karangantu dan mendirikan Kota Surosowan se-
bagai ibu kota. Oleh karena Selat Malaka dan kota Malaka dikuasai Portugis, maka banyak pe-
dagang dari negara lain (Arab, Gujarat, Cina, Belanda, Prancis, Persia, Turki, Inggris, dll.) da-
tang ke Pelabuhan Karangantu untuk mengadakan transaksi jual-beli berbagai komoditas. Lada 
merupakan salah satu hasil bumi Banten yang paling banyak dicari oleh pedagang-pedagang 
dari luar negeri. Pada masa kesultanan Banten, perdagangan lada di seluruh Banten harus me-
lalui Sultan. Rakyat harus menjual lada kepada Sultan yang kemudian menjualnya kembali 
kepada VOC (Vereenigde Oostindische Compagnie/Persatuan Perusahaan Hindia Timur) dari 
Belanda.19 

Pada masa pemerintahan Maulana Hasanuddin pembangunan kerajaan lebih dititikberat-
kan pada keamanan kota, perluasan wilayah serta penyebaran dan pemantapan kepercayaan 
rakyat kepada ajaran Islam.20 Penyebaran Islam dilakukan tanpa menolak budaya/ kepercayaan 
nenek moyang setempat melainkan memanfaatkannya untuk memperkuat ajaran agama. Hal 
ini tampak pada kisah-kisah para ulama (wali) penyebar agama Islam yang memiliki kekuatan-
kekuatan gaib.21 

Dalam dakwahnya, para ulama berupaya memadu-madankan budaya sambil memasuk-
kan nilai-nilai Islam tanpa mengorbankan budaya yang telah menjadi tradisi nenek moyang. 
Hal inilah yang menjadi keberhasilan Islamisasi di Banten.22 Oleh karena itu, sampai sekarang, 
masyarakat Banten meskipun mayoritas memeluk agama Islam namun masih percaya kepada 
hal-hal magis sebagaimana system kepercayaan nenek moyang mereka. Hal-hal magis dikemas 
dengan nilai-nilai Islam yang diwujudkan melalui ritual-ritual budaya Banten, seperti Seni Bela 
Diri Pencak Silat, Debus, Rudad, Umbruk, Tari Saman, Tari Topeng, Tari Cokek, Dog-dog, 
Palingtung, dan Lojor.23 Karakteristik kepercayaan yang demikian, perlu menjadi pertimbang-
an dalam membangun Teologi Kontekstual Urang Banten.  

 

 
19 Denys Lombart, "Nusa Jawa: Silang Budaya Kajian Sejarah Terpadu, Bagian II: Jaringan Asia," dalam PT. 

Gramedia Pustaka Utama bekerja sama dengan Forum Jakarta-Paris dan Ecole Francaise d'Extreme Orient, (Jakarta: 
Gramedia, 2005), 65. 

20 Selengkapnya, lihat Wildan Luktiandi, Isrina Siregar, dan Supian Ramli. "Peranan Sultan Hasanuddin Dalam 
Proses Islamisasi di Kesultanan Banten Tahun 1526-1570," dalam KRINOK| Jurnal Pendidikan Sejarah dan Sejarah, Vol.1 
No.1 (2022): 73-84. 

21 Humaeni, "Kepercayaan Kepada Kekuatan Gaib dalam Mantra Masyarakat Muslim Banten”, 57. 
22 Lihat Hasani Ahmad Said, "Islam dan Budaya dI Banten: menelisik tradisi debus dan maulid," dalam Kalam 

Vol.10 No.1 (2016): 109-140. 
23 Siti Solehah, Ujang Jamaludin, dan Dinar Sugiana Fitrayadi. "Nilai-Nilai Budaya pada Kesenian Debus" 

dalam Journal of Civic Education Vol.5 No.2 (2022): 212-222. 



 

 

 
 

O. Lumintang et al.: Resistensi Urang Banten terhadap... 

 
 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 41 

 

Perjumpaan Urang Banten dengan Agama Kristen 
Perjumpaan masyarakat Banten dengan Agama Kristen diperkirakan terjadi sekitar akhir abad 
XVI saat pedagang-pedagang Eropa datang ke Banten. Pada abad XVII para pedagang Eropa 
(Portugis, Belanda, Inggris, Denmark dan Perancis) semakin banyak berdatangan dan berdiam 
di Banten dalam loji-loji (kawasan pemukiman berbenteng) yang dibangun di sekitar pela-
buhan. Di dalamnya mereka juga membangun gereja dan mengadakan ibadah rutin di sana. 
Tidak lama kemudian semakin banyak misionaris yang datang untuk menyebarkan Agama 
Kristen kepada masyarakat Banten. Bahkan, loji Perancis dan loji VOC Belanda menjadi pusat 
penyebaran Agama Kristen.24 

Mengacu pada penelitian Claude Guillot terhadap surat-surat Jean Baptiste de Guilhen 
(ketua loji Prancis, menetap di Banten pada tahun 1671-1682), dapat diketahui bahwa para 
misionaris ikut menumpang kapal dagang Prancis dan mendapatkan fasilitas dan dukungan 
dana dari Kompeni Prancis.25 Juga dalam suratnya, Guilhen menuliskan bahwa ia meminta izin 
kepada Sultan Ageng Tirtayasa untuk membangun tempat ibadah agama Katolik dalam loji 
mereka, ternyata permintaannya disetujui, bahkan Sultan menyediakan rumahnya menjadi 
tempat persinggahan semua pastor dan agamawan yang datang ke Banten.26  

Selama menjabat ketua loji, Guilhen memfasilitasi para misionaris MEP (Missions 
Etrangères de Paris), yaitu Serikat Misi Imam-imam Praja dari Paris untuk melakukan misi di 
Banten. Namun usaha mengkristenkan orang Banten sangat sulit karena mereka pemeluk 
agama Islam yang taat,27 jadi para misionaris MEP mengarahkan kegiatan misinya ke Siam 
(Thailand) sedangkan Banten hanya sebagai tempat persinggahan saja.28  

Demi memperluas pengaruh dalam monopoli perdagangan, VOC melakukan politik 
“devide et impera” yang mengakibatkan terjadinya perang saudara di Banten antara Sultan 
Ageng Tirtayasa dan anaknya, Sultan Haji pada tahun 1680-1683. Pada masa perang saudara 
itu, Sultan Haji mengusir orang-orang asing lainnya yang berdagang di Banten termasuk 
Guilhen pada tahun 1682. Setelah saat perang saudara yang dimenangkan oleh Sultan Haji, 
maka VOC sebagai pendukungnya, menguasai perdagangan di Banten. Kerjasama VOC dan 
Sultan Haji, adalah murni kerjasama dalam monopoli perdagangan di Banten. Guillot mengutip 
pernyataan Siri, seorang sejarawan Italia: “Orang-orang Belanda tidak beragama dan uang 
adalah Tuhan mereka”, untuk mengatakan bahwa nafsu yang kuat mencari keuntungan 
membuat VOC berhasil memonopoli perdagangan. Berbeda dengan kompeni Prancis yang 
orang-orangnya taat beragama yang tidak menghalalkan segala cara demi mencari keuntungan 
seperti yang dilakukan VOC.29 Sebagai pemegang monopoli perdagangan di Banten, orang-
orang VOC sangat angkuh dan kejam kepada rakyat biasa, hal ini menambah kebencian Urang 
Banten yang telah sakit hati karena Sutlan Ageng Tirtayasa yang mereka hormati telah 
ditangkap oleh VOC dan mati dalam penjara.  

Hal yang sangat disayangkan adalah, instruksi resmi pimpinan VOC di Amsterdam per 
tanggal 22 Agustus 1617 mengenai penyebarluasan agama Kristen di seluruh daerah kolonial, 

 
24 Mufti Ali, Misionarisme di Banten, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2021), 1-3 
25 Claude Guillot, Banten-Sejarah dan Peradaban Abad X-XVII. (Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia, 2008), 

297. 
26 Guillot, Banten-Sejarah dan Peradaban Abad X-XVII, 301. 
27 Guillot, 308. 
28 Guillot, 311-313. 
29 Guillot, 347. 



 
 
 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 1 (Mei 2025) 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 42 

 

ternyata tidak diberlakukan oleh VOC di Banten.30  Sebab, meskipun Sultan Haji menjalin 
hubungan dagang dengan VOC, namun secara teologis ia memusuhi orang-orang Kristen.31 
Sedangkan bagi VOC, Banten bukanlah objek misi tetapi hanya objek eksploitasi hasil bumi. 
Oleh karena itu, tidak ada usaha membangun sekolah, rumah sakit ataupun hal-hal lain di 
Banten yang merupakan pendekatan-pendekatan umum yang dilakukan para misionaris di 
daerah kolonial lainnya. Akibatnya, Urang Banten mengenal kekristenan sebagai agama dari 
penjajah yang angkuh, kejam dan serakah. 

Pada tahun 1704, terjadi peristiwa yang sangat menyedihkan yaitu bagimana VOC 
memperlakukan Sangka (nama baptis: Helena), seorang wanita keturunan Kesultanan Banten, 
orang Banten pertama yang menjadi Kristen. Setelah menikah dengan seorang pegawai VOC 
dan menjadi Kristen, demi menghindari hukum syariat yang diberlakukan di Kesultanan 
Banten, Sangka melarikan diri ke Batavia. Namun kemudian Sultan Banten mengajukan 
permohonan kepada pemerintah VOC untuk memulangkan Sangka dari Batavia ke Banten 
untuk dihukum dan VOC mengabulkannya. Meskipun Sangka sudah mengajukan permohonan 
perlindungan hukum kepada VOC, namun VOC lebih mengutamakan hubungan dagang 
dibandingkan misi. Akhirnya Sangka dijatuhi hukuman mati oleh Sultan Banten. Badan misi 
NZV (Nederlandsche Zending Vereeniging) yang menuliskan laporan mengenai peristiwa tersebut, 
menyimpulkan bahwa: “Adalah lada yang membuat VOC “yang mulia” melakukan berbagai 
tindakan “tidak mulia” seperti itu.”32 

Pada tanggal 31 Desember 1799, VOC dibubarkan karena bangkrut. Seluruh wilayah hasil 
kolonialisasinya di nusantara (Indonesia) diambil alih oleh pemerintahan Belanda sebagai 
daerah pendudukan yang bernama Hindia Belanda. Di bawah pemerintahan Hindia Belanda, 
otonomi kerajaan-kerajaan yang telah ditaklukkan VOC dicabut, demikian juga dengan 
otonomi Kesultanan Banten. Hal ini menimbulkan retaknya hubungan antara Kesultanan 
Banten dengan pemerintah Hindia Belanda. Oleh karena itu saat Gubernur Jenderal Hindia 
Belanda, Herman Willem Daendels meminta Sultan Banten mengirimkan tenaga kerja paksa 
untuk pembangunan jalan raya Anyer-Panarukan, permintaannya ditolak. Sultan bahkan 
membunuh utusan Belanda yang menyampaikan perintah tersebut dan seluruh pengawalnya 
sebagai bentuk perlawanannya. Pada tahun 1808, Daendels yang terkenal dengan 
kekejamannya, memerintahkan pasukannya untuk, menangkap Sultan Banten, Sultan Abul 
Mafakhir Muhammad Aliuddin II, membuangnya ke Ambon, membakar Istana Surosowan, 
dan mengangkat “Sultan boneka”, Pangeran Ratu Aliuddin. Dengan demikian, Banten secara 
resmi menjadi daerah jajahan dari pemerintah kolonial Hindia Belanda.33  

Pada tahun 1888 terjadi peristiwa Geger Cilegon (pemberontakan petani Banten),34 yaitu 
perlawanan petani yang dipimpin kaum ulama (Kiai) di Cilegon yang marah akibat perbuatan 

 
30 Ali, Misionarisme di Banten, 65-67. 
31 Ali, 232-233. 
32 Dalam buku yang ditulis pengurus NZV pada tahun 1893 dilaporkan bahwa pada tahun 1704 terjadi 

peristiwa Sangka, orang Banten pertama yang menjadi Kristen namun dihukum mati oleh Kesultanan Banten. 
Selengkapnya, lihat Ali, Misionarisme di Banten, 67-70. 

33 Mengenai runtuhnya Kesultanan Banten, lihat Faizal Arifin, "Hegemoni Kolonialisme Terhadap Kekuasaan di 
Nusantara: Strategi Politik Daendels Meruntuhkan Kesultanan Banten Tahun 1808-1811," dalam Agastya: Jurnal 
Sejarah Dan Pembelajarannya, Vol. 11 No.1 (2021): 1-18. 

34 Mengenai Geger Cilegon 1888, lihat Sartono Kartodirdjo, Pemberontakan petani Banten, 1888: kondisi, jalan 
peristiwa, dan kelanjutannya: sebuah studi kasus mengenai gerakan sosial di Indonesia, (Jakarta: PT Dunia Pustaka Jaya, 
1984). 



 

 

 
 

O. Lumintang et al.: Resistensi Urang Banten terhadap... 

 
 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 43 

 

semena-mena dan penistaan agama dari pemerintah Hindia Belanda. Kelompok perlawanan 
membunuh beberapa orang dalam pemerintahan kolonial Belanda yang mereka benci. Peris-
tiwa tersebut berakhir dengan dikalahkannya kelompok perlawanan, pemimpin utama dihu-
kum mati sedangkan para pemimpin lainnya ditawan. Sejak itu pergerakan ulama dan agama 
Islam diawasi ketat oleh pemerintan Belanda. Hal ini menambah kebencian masyarakat Banten 
kepada Belanda.  

Penyebaran agama Kristen di Banten sesungguhnya baru dimulai setelah Belanda mengi-
rimkan dua lembaga misionaris bernama GIUZ (Genootschap voor In en Uitwendige Zending) dan 
NZV (Nederlandsche Zending Vereeniging) antara tahun 1854 sampai 1942. Meskipun mendapat 
dukungan dari pemerintah Hindia Belanda, namun badan-badan misi tersebut mengalami ken-
dala besar karena sedikitnya tenaga misi yang bersedia diutus ke Banten. Beberapa misionaris 
yang kemudian memberikan diri untuk melayani di Banten, diantaranya Adolf Muhlnickel 
(bertugas tahun 1854-1859, Lieuwe Tiemersma (bertugas tahun 1889-1899, 1902-1909), Anthonie 
Adriaan Pennings (bertugas tahun 1894-1902), dan O. Van der Brug (bertugas tahun 1909-1926). 
Usaha yang cukup berhasil adalah dengan metode kaderisasi yang diterapkan oleh F.L. 
Anthing, dimana orang-orang pribumi yang telah menjadi Kristen dilatih sebagai penginjil bagi 
kaumnya sehingga terbentuknya beberapa komunitas Kristen pribumi Banten di beberapa 
lokasi pinggiran Banten yang sebenarnya dahulu termasuk dalam wilayah Batavia, seperti di 
daerah Tangerang dan sekitarnya.35 

Sekitar sepuluh tahun yang lalu, saat penulis dan tim melakukan kunjungan pelayanan 
singkat di Kota Serang, penulis bertemu seorang misionaris asing yang telah puluhan tahun 
melayani di Banten. Beliau mengatakan bahwa, alasan mengapa masyarakat Banten sangat 
membenci kekristenan adalah karena “luka sejarah”. Menurut orang Banten, Agama Kristen 
adalah agama kaum penjajah, menunjuk kepada pemerintah Hindia Belanda yang telah meng-
hancurkan Kesultanan Banten. Misionaris tersebut mengajak kami berkeliling ke beberapa 
tempat sejarah di sekitar Kota Serang yang menjadi saksi “luka sejarah” tersebut. Mufti Ali, 
dalam bukunya: “Misionarisme di Banten”, yang melakukan penelitian mengenai kegiatan misi 
di Banten pada masa kolonial, membenarkan hal itu. Menurut Ali, resistensi masyarakat Banten 
terhadap Agama Kristen sangat kuat oleh karena stigma sebagai agama kaum penjajah dan 
dinamika sejarah yang kelam di antara keduanya. “Luka sejarah” tersebut merupakan jurang 
pemisah yang masih belum terjembatani hingga sekarang. Bagaimana orang-orang Kristen 
masa kini dapat memulihkan “luka sejarah” tersebut?  

Selain itu, sulitnya agama Kristen diterima oleh kaum pribumi Banten adalah juga karena 
diberlakukannya hukum syariat.36 Menjadi seorang Kristen bagi Urang Banten pada masa itu 
merupakan sebuah keputusan sangat sulit. Hukumannya adalah mati. Bila ingin tetap hidup, ia 
harus melarikan diri keluar wilayah Keresidenan Banten, ke Batavia ataupun Jawa Barat. 
Sedangkan hukuman yang paling ringan adalah dengan “diasingkan” secara budaya dan ma-
syarakat. Ali berpendapat bahwa pola perpindahan kepada agama Kristen yang terjadi di Ban-
ten pada rentang tahun 1854-1945 mengikuti beberapa pola: (1) mobilisasi vertikal (demi mem-
peroleh jabatan dalam pemerintahan); (2) hubungan keluarga; (3) pernikahan; (4) perceraian; 
dan (5) pencarian spiritual teologis.37  

 
35 Selengkapnya mengenai kaderisasi penginjil pribumi lihat Ali, Misionarisme di Banten, 89-128. 
36 Ali, Misionarisme di Banten, 231. 
37 Ali, 224. 



 
 
 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 1 (Mei 2025) 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 44 

 

Karakteristik Urang Banten  
Dalam penelitian Guillot, persepsi orang-orang Eropa pada masa kolonial terhadap kaum 
pribumi Banten pada umumnya negatif. Orang Banten dinilai “berdarah panas”, biadab, bengis 
dan suka memberontak.38 Tentu peneliti tidak boleh percaya begitu saja kepada persepsi terse-
but karena orang-orang Eropa di masa kolonial pada umumnya memandang orang-orang pri-
bumi dalam kolonialisasi mereka sebagai kaum barbar (biadab dan primitif). Pemberontakan 
yang dilakukan orang-orang pribumi sebenarnya adalah sebuah respon terhadap penindasan 
dan kekejaman yang dilakukan oleh para penjajah yang mengeruk hasil bumi mereka. Pembe-
rontakan merupakan respon yang umum terjadi bila rakyat ditindas oleh penguasa. 

Peristiwa Geger Cilegon yang terjadi pada tahun 1888, sering dijadikan pembenaran bahwa 
Urang Banten “berdarah panas”. Bila ditelusuri, kondisi masyarakat Banten pada masa itu yang 
sangatlah sengsara pasca letusan Gunung Krakatau (1883) yang maha dahsyat. Selama bebe-
rapa tahun setelahnya, masyarakat Banten mengalami gagal panen yang berkepanjangan akibat 
perubahan suhu ekstrim yang disebabkan debu vulkanik Gunung Krakatau. Kelaparan dan 
wabah sakit penyakit pun membunuh banyak orang pada masa itu. Dalam kondisi yang demi-
kian, penindasan dan kekejaman para penjajah tampaknya menjadi tidak tertahankan lagi se-
hingga para petani yang dipimpin para ulama Banten melakukan pemberontakan mengerikan 
yang “menghabisi” beberapa pejabat pemerintahan kolonial Belanda yang mereka benci. 

Menurut Sartono Kartodirjo dalam bukunya Pemberontakan Petani Banten 1888,39 setelah 
pemerintah Hindia Belanda menghancurkan Kesultanan Banten, tatanan sosial masyarakat juga 
turut hancur sehingga memunculkan banyak pelaku kriminal/bandit sosial. Para bandit terse-
but, yang kemudian dikenal dengan sebutan “Jawara”, bergabung dengan kaum ulama (Kiai) 
dalam peristiwa “Geger Cilegon (1888)” dan gerakan-gerakan perlawanan lainnya terhadap pa-
ra penjajah. Para Jawara inilah yang berada di garis depan dalam setiap gerakan perlawanan. 

Hubungan antara Kiai dan Jawara sangatlah unik. Seorang Jawara meminta ilmu (kesak-
tian dan magis) dari Kiai dan sebagai balasannya Jawara memberi materi berupa uang atau 
benda-benda berharga kepada Kiai. Para Jawara terkenal akan keberaniannya, keahliannya 
dalam bermain silat, memiliki ilmu kekebalan tubuh, pelet dan kesaktian lainnya. Para Jawara 
pada masa kolonial dianggap sebagai pengganggu keamanan dan pelaku kriminal oleh peme-
rintah, namun masyarakat menganggap mereka sebagai pahlawan. Sampai sekarang, kedua ke-
lompok ini, yaitu Kiai dan Jawara sangat dihormati dalam masyarakat Banten sebagai kalangan 
elit dalam kepemimpinan informal karena peran mereka dalam memimpin perjuangan mela-
wan penjajah. Kiai memimpin dalam sosial keagamaan dengan mengandalkan pengetahuan 
agama sedangkan Jawara memimpin dalam lembaga adat dengan mengandalkan keberanian, 
kekuatan fisik, kesaktian dan kekayaannya. Namun legitimasi Jawara diberikan oleh Kiai. 40 Se-
telah terbentuknya Provinsi Banten, kelompok Jawara menempati posisi-posisi penting dalam 
pemerintahan.  

Keberadaan kelompok Jawara yang identik dengan perbuatan kriminal dan pengganggu 
keamanan di masa kolonial memberikan citra Urang Banten sebagai masyarakat yang “berda-

 
38 Guillot, Banten: Sejarah dan Peradaban Abad X-XVII, 363-376. 
39 Lihat Kartodirdjo, Pemberontakan petani Banten, 1888: kondisi, jalan peristiwa, dan kelanjutannya: sebuah studi 

kasus mengenai gerakan sosial di Indonesia, 
40 Selanjutnya mengenai Kiai dan Jawara di Banten, lihat Fahmi Irfani, Jawara Banten: sebuah kajian sosial, politik 

dan budaya. (Jakarta: YPM Press, 2011). 



 

 

 
 

O. Lumintang et al.: Resistensi Urang Banten terhadap... 

 
 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 45 

 

rah panas”, biadab, bengis dan suka memberontak. Bahkan sampai sekarang stigma tersebut 
masih melekat seakan merupakan jati diri Urang Banten. Tetapi tentu bukan berarti semua 
Urang Banten memiliki karakter seperti itu. Penulis memilih untuk menilai karakter asli Urang 
Banten melalui Suku Baduy dalam yang selama ratusan tahun telah mengisolir diri mereka dari 
dunia luar. Dengan tidak adanya pengaruh dari luar, maka karakter masyarakatnya pun 
cenderung statis dari masa ke masa. 

Aan Hasanah mengungkap karakter Suku Baduy Dalam melalui nilai-nilai kearifan lokal 
mereka yang menjadi dasar pembentuk karakter. Suku Baduy Dalam dinilai sangat peduli pada 
kelestarian lingkungan alam, suka bekerjasama, taat pada hukum/ hukum adat, hidup 
sederhana, mandiri, demokratis, pekerja keras dan menjunjung tinggi kejujuran.41 Kehidupan 
sosial masyarakat Baduy Dalam juga tercermin melalui hukum adat (pikukuh sapuluh) yang 
mereka taati dengan sungguh-sungguh.42 Masyarakat Suku Baduy Dalam tidak membunuh, 
mencuri, ingkar janji/ berbohong, minum minuman yang memabukan, berpoligami, makan saat 
tengah malam, memakai bunga-bungaan/ wewangian, terlelap dalam tidur, menyenangkan 
hati dengan tarian/ musik/ nyanyian dan memakai perhiasan emas/ permata. 

Karakter dan kehidupan sosial pada Suku Baduy Dalam yang demikian memang sangat 
bertolak belakang dengan stigma Urang Banten. Peneliti menilai bahwa Urang Banten yang 
selama ratusan tahun berinteraksi dengan masyarakat luar – di mana mereka mengalami masa-
masa sulit seperti perang saudara, pergolakan politik, bencana alam, kelaparan, wabah 
penyakit hingga penindasan oleh kaum penjajah – akhirnya membentuk karakter mereka yang 
baru yang merupakan hasil adaptasi terhadap kehidupan sosialnya. Interaksi dengan masyara-
kat luar memang dapat mempengaruhi dan mengubah karakter seseorang/ suku, seperti yang 
terjadi pada Suku Baduy Luar yang telah berinteraksi dengan dunia luar.43 Oleh karena itu 
dalam membangun sebuah Teologi Kontekstual Urang Banten, harus memperhatikan karakter 
asli dan karakter hasil adaptasi mereka. 

Resistensi Urang Banten terhadap Agama Kristen: Memetakan Penyebab 
Budaya yang Dibungkus dengan Penerapan Hukum Syariah Secara Ketat 
Seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, bahwa agama Islam merupakan agama mayoritas 
yang dianut oleh Urang Banten. Namun demikian agama Islam yang mereka anut tersebut 
telah mengalami proses akulturasi yang dinamis, saling menerima dan memberi dengan 
budaya Banten. Dengan kata lain, agama Islam yang dianut Urang Banten adalah agama Islam 
yang telah menyerap budaya Urang Banten.44 Oleh karena itu, meskipun telah beragama Islam 
namun Urang Banten masih percaya kepada hal-hal magis, roh-roh nenek moyang, jimat, 
mantera, ilmu batin, ilmu pelet, dan lain-lain. 

Akulturasi Islam dan kekuatan magis memang umum terjadi di tanah Jawa bahkan men-
jadi ujung tombak dari para ulama di masa lalu dalam menyebarkan ajaran agama. Dalam ber-

 
41 Lihat Aan Hasanah, "Pengembangan pendidikan karakter berbasis kearifan lokal pada masyarakat minoritas 

(Studi atas kearifan lokal masyarakat adat suku Baduy Banten)," dalam Analisis: Jurnal Studi Keislaman, Vol. 12 No.1 
(2012): 209-228. 

42 Lihat Mega Halmahera, et al., "Local Wisdom Pikukuh Sapuluh Suku Baduy Dalam Konservasi Lingkungan 
Budaya Desa Kanekes," dalam Geo Image (Spatial-Ecological-Regional), Vol.8 No.1 (2019): 80-88. 

43 Lihat Istinganatul Ngulwiyah, et al, "Perubahan Karakter Masyarakat Baduy dalam Menghadapi Era 
Modernisasi," dalam Jurnal Pendidikan Karakter JAWARA (Jujur, Adil, Wibawa, Amanah, Religius, Akuntabel), Vol. 8 No.2 
(2022): 93-100. 

44 Lihat Ayatullah Humaeni, Akulturasi Islam dan Budaya Lokal dalam Magi Banten, (Jakarta: GP Press, 2014). 



 
 
 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 1 (Mei 2025) 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 46 

 

bagai kisah mengenai Wali Songo45  dikisahkan bahwa mereka menyebarkan agama Islam 
dengan kekuatan magis yang mereka miliki. Para Wali menantang setiap penguasa setempat 
untuk beradu ilmu gaib, dan mengalahkan mereka. Para Wali kemudian mengislamkan orang-
orang yang telah mereka kalahkan tersebut beserta seluruh rakyat di bawahnya.  

Melihat fakta tersebut, peneliti yang berlatarbelakang aliran Pentakostal-Karismatik mena-
rik kesimpulan bahwa pemberitaan Injil di Banten terutama menghadapi hambatan dari pe-
nguasa kegelapan dan roh-roh jahat yang mengikat Urang Banten dengan mengenakan “jubah” 
agama Islam. Jadi, setiap pekerja misi di Banten akan menghadapi peperangan rohani dan 
peperangan teologi sekaligus. Oleh karena itu Teologi Kontekstual Urang Banten haruslah da-
pat menjawab kebutuhan mereka akan hal-hal supranatural dengan menekankan kemahaku-
asaan Tuhan Yesus Kristus dan juga dapat menjawab keberatan-keberatan teologis dari agama 
Islam yang membungkusnya. 

Keristenan dan Stigma Agama Kaum Penjajah: “Luka Sejarah” yang Membekas  
Banten pada masa kolonial bukanlah merupakan daerah yang menjadi fokus misi dari lem-
baga-lembaga misi Eropa. Ada tiga alasan mendasar yang membuat Banten “terabaikan” yaitu: 
(1) Pemerintah kolonial Belanda melarang kegiatan misionaris di Banten demi menjaga keber-
langsungan perdagangan lada; dan (2) Tidak ada perlindungan hukum dari pemerintah kolo-
nial Belanda terhadap Urang Banten yang berpindah memeluk agama Kristen; dan (3) Kesu-
litan dalam ketersediaan pekerja misi yang bersedia ditempatkan di Banten. Sehingga di Banten 
tidak ada sekolah ataupun rumah sakit yang dibangun seperti halnya yang dilakukan lembaga-
lembaga misi Kristen di daerah-daerah fokus misi lainnya.  

Oleh karena itu, Urang Banten di masa kolonial hanya melihat agama Kristen sebagai aga-
ma orang Barat, dan karena orang-orang Barat yang mereka kenal adalah para penjajajah maka 
agama Kristen diberi stigma sebagai agama kaum penjajah. Tidak ada kesan baik yang mereka 
terima dari orang-orang Barat yang ada di Banten, hanya kekejaman, ketidakadilan dan kese-
rakahan. Sebagaimana Urang Banten benci kepada kaum penjajah, demikian juga mereka benci 
kepada kekristenan.  

Sangat disayangkan bahwa kebencian Urang Banten di masa kolonial terhadap kekristenan 
kemudian diteruskan kepada generasi-generasi berikutnya. Meskipun berada dalam Negara 
Kesatuan Republik Indonesia yang menerima agama Kristen sebagai salah satu agama resmi 
yang diakui pemerintah namun bagi Urang Banten, kekristenan tetaplah agama kaum penjajah. 
Hal ini tampak nyata dari sulitnya mendapat izin pembangunan gereja di wilayah Banten mes-
kipun pendatang-pendatang yang beragama Kristen tidak mendapat hambatan yang berarti 
untuk tinggal di wilayah Banten. Melihat hal-hal tersebut, peneliti menyimpulkan bahwa pen-
ting bagi umat Kristiani untuk menyembuhkan “luka sejarah” yang sangat membekas dalam 
hati Urang Banten mengenai Kekristenan yang diberi stigma agama kaum penjajah. Pada masa 
lalu wajah kekristenan yang mereka kenal hanya melalui perilaku kaum penjajah. Tidak ada 
kasih, kelemahlembutan, kepedulian dan kerendahan hati yang mereka temui. Padahal ajaran 
Kristen berpusat kepada Tuhan adalah Kasih yang memberikan Anak-Nya yang Tunggal untuk 
dikorbankan demi menebus dosa umat manusia sehingga setiap orang yang percaya kepada-
Nya tidak binasa melainkan beroleh hidup kekal (Yoh. 3:16). 

 
45 Wali Songo adalah sembilan wali yang menyebarkan agama Islam di tanah Jawa pada masa Kerajaan Hindu-

Budha. 



 

 

 
 

O. Lumintang et al.: Resistensi Urang Banten terhadap... 

 
 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 47 

 

Kami melihat prinsip bahwa Urang Banten perlu mengenal wajah kekristenan yang se-
sungguhnya, yaitu wajah Tuhan Yesus Kristus yang mengasihi orang berdosa. Oleh karena itu 
Teologi Kontekstual Urang Banten haruslah menekankan mengenai Kasih Kristus bagi orang 
berdosa yang disertai tindakan kasih yang nyata dari orang-orang Kristen. Sebuah pelayanan 
kasih yang tulus pasti dapat dirasakan dan meluluhkan hati orang yang menerima kasih, tidak 
terkecuali Urang Banten yang “berdarah panas”.  

Kesimpulan 
Kekristenan sulit diterima di tanah Banten sebab Urang Banten memiliki resistensi yang besar 
terhadap agama Kristen. Hal-hal yang diperkirakan menyebakan resistensi Urang Banten terha-
dap agama Kristen, yaitu: (1) masalah budaya/ kepercayaan nenek moyang yang dibungkus 
dengan agama Islam yang menerapkan hukum syariah secara ketat; dan (2) masalah “luka seja-
rah” yang membekas dalam masyarakat Banten perihal agama Kristen yang mendapat stigma 
sebagai agama kaum penjajah. Diharapkan pengetahuan akan hal-hal tersebut, dapat menjadi 
pertimbangan yang penting dalam membangun sebuah Teologi Kontekstual Urang Banten. 

Referensi 
Aan Hasanah, "Pengembangan pendidikan karakter berbasis kearifan lokal pada masyarakat 

minoritas (Studi atas kearifan lokal masyarakat adat suku Baduy Banten)," dalam Analisis: 
Jurnal Studi Keislaman, Vol. 12 No.1 (2012): 209-228. 

Adams, Daniel J. Teologi Lintas Budaya. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2006. 
Ali Thaufan Dwi Saputra, "Menyelisik Kepercayaan Masyarakat Sunda Wiwitan Badui Dalam 

di Kanekes Lebak Banten," dalam Ushuluna, Vol.3 No.2 (2017): 123-138. 
Ali, Mufti. Misionarisme di Banten. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2021. 
Andayani, Ria. "Sistem Religi Pada Masyarakat Kasepuhan Cicarucub Provinsi Banten," dalam 

Patanjala: Jurnal Penelitian Sejarah dan Budaya, Vol. 1 No.1 (2009): 64-75. 
Arifin, Faizal. "Hegemoni Kolonialisme Terhadap Kekuasaan di Nusantara: Strategi Politik 

Daendels Meruntuhkan Kesultanan Banten Tahun 1808-1811," dalam Agastya: Jurnal Sejarah 
Dan Pembelajarannya, Vol. 11 No.1 (2021): 1-18. 

Aritonang, Jan S. Teologi-Teologi Kontemporer, (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2018).  
Ayatullah Humaeni, "Kepercayaan Kepada Kekuatan Gaib dalam Mantra Masyarakat Muslim 

Banten," dalam El-Harakah, Vol. 16 No.1 (2014): 51-80. 
Balai Pelestarian Peninggalan Purbakala Serang (BP-3 Serang), Ragam Pusaka Budaya Banten. 

Serang: Dinas Pendidikan Provinsi Banten, 2007. 
Biro Umum Provinsi Banten, https://biroumum.bantenprov.go.id/terbentuknya-provinsi-

Banten#:~:text=Banten%20resmi%20menjadi%20sebuah%20provinsi,dari%20wilayah%20Pr
ovinsi%20Jawa%20Barat (diakses 10 Januari 2023). 

BPS, https://banten.bps.go.id/indicator/12/46/1/penduduk-menurut-jenis-kelamin-dan-
kabupaten-kota-di-provinsi-banten.html (diakses 10 Januari 2023). 

BPS, Sensus Penduduk 2010: Kewarganegaraan Suku Bangsa Agama dan Bahasa Sehari-hari Penduduk 
Indonesia, 
ttps://www.bps.go.id/publication/2012/05/23/55eca38b7fe0830834605b35/kewarganegaraan-
suku-bangsa-agama-dan-bahasa-sehari-hari-penduduk-indonesia.html (diakses 10 Januari 
2023). 

 
 
 

https://biroumum.bantenprov.go.id/terbentuknya-provinsi-Banten#:~:text=Banten%20resmi%20menjadi%20sebuah%20provinsi,dari%20wilayah%20Provinsi%20Jawa%20Barat
https://biroumum.bantenprov.go.id/terbentuknya-provinsi-Banten#:~:text=Banten%20resmi%20menjadi%20sebuah%20provinsi,dari%20wilayah%20Provinsi%20Jawa%20Barat
https://biroumum.bantenprov.go.id/terbentuknya-provinsi-Banten#:~:text=Banten%20resmi%20menjadi%20sebuah%20provinsi,dari%20wilayah%20Provinsi%20Jawa%20Barat
https://banten.bps.go.id/indicator/12/46/1/penduduk-menurut-jenis-kelamin-dan-kabupaten-kota-di-provinsi-banten.html
https://banten.bps.go.id/indicator/12/46/1/penduduk-menurut-jenis-kelamin-dan-kabupaten-kota-di-provinsi-banten.html


 
 
 
 

EPIGRAPHE, Vol 9, No. 1 (Mei 2025) 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 48 

 

Direktorat Jendral Kependudukan dan Catatan Sipil Kementrian Dalam Negeri, "Visualisasi 
Data Kependuduakan - Kementerian Dalam Negeri 2021" dalam Informasi Peta 
Kependudukan Dukcapil, https://gis.dukcapil.kemendagri.go.id/peta/ (diakses 10 Januari 
2023). 

Ekadjati, Edi S. Kebudayaan Sunda Suatu Pendekatan Sejarah, Jilid I. Jakarta: Pustaka Jaya, 1995. 
Fauzi, Rizal, Minhatul Ma'arif, dan Idris Supriadi. "Revitalisasi Bahasa Sunda Banten Melalui" 

Komunitas Aing" Sebagai Upaya Pelestarian Kebudayaan di Banten," dalam Jurnal Membaca 
Bahasa dan Sastra Indonesia, Vol. 5 No. 2 (2020): 153-160. 

Guillot, Claude. Banten-Sejarah dan Peradaban Abad X-XVII. Jakarta: Kepustakaan Populer 
Gramedia, 2008. 

Halmahera, Mega, et al. "Local Wisdom Pikukuh Sapuluh Suku Baduy Dalam Konservasi 
Lingkungan Budaya Desa Kanekes," dalam Geo Image (Spatial-Ecological-Regional), Vol.8 
No.1 (2019): 80-88. 

Hesselgrave, David J. dan Edward Rommen, Kontekstualisasi: Makna, Metode dan Model. Jakarta: 
BPK Gunung Mulia, 1995. 

Humaeni, Ayatullah. "Ritual, kepercayaan lokal dan identitas budaya masyarakat Ciomas 
Banten," dalam El Harakah, Vol.17 No.2 (2015); 157-181. 

Humaeni, Ayatullah. Akulturasi Islam dan Budaya Lokal dalam Magi Banten. Jakarta: GP Press, 
2014. 

Indrawardana, Ira. "Berketuhanan dalam perspektif kepercayaan sunda wiwitan," dalam 
Melintas, Vol.30 No.1 (2014): 105-118. 

Irfani, Fahmi. Jawara Banten: sebuah kajian sosial, politik dan budaya. Jakarta: YPM Press, 2011. 
Iskandar, Johan dan Budiawati S. Iskandar, "Local knowledge of the Baduy Community of 

South Banten (Indonesia) on the traditional landscapes," dalam Biodiversitas Journal of 
Biological Diversity, Vol.18 No.3 (2017): 928-938. 

Kartodirdjo, Sartono. Pemberontakan petani Banten, 1888: kondisi, jalan peristiwa, dan kelanjutannya: 
sebuah studi kasus mengenai gerakan sosial di Indonesia. Jakarta: PT Dunia Pustaka Jaya, 1984. 

Lombart, Denys. "Nusa Jawa: Silang Budaya Kajian Sejarah Terpadu, Bagian II: Jaringan Asia," 
dalam PT. Gramedia Pustaka Utama bekerja sama dengan Forum Jakarta-Paris dan Ecole Francaise 
d'Extreme Orient. Jakarta: Gramedia, 2005. 

Luktiandi, Wildan, Isrina Siregar, dan Supian Ramli. "Peranan Sultan Hasanuddin Dalam 
Proses Islamisasi di Kesultanan Banten Tahun 1526-1570," dalam KRINOK| Jurnal 
Pendidikan Sejarah dan Sejarah, Vol.1 No.1 (2022): 73-84. 

Miharja, Deni. "Sistem Kepercayaan Awal Masyarakat Sunda," dalam Al-Adyan: Jurnal Studi 
Lintas Agama, Vol.10 No.1 (2015): 19-36. 

Ngulwiyah, Istinganatul et al. "Perubahan Karakter Masyarakat Baduy dalam Menghadapi Era 
Modernisasi," dalam Jurnal Pendidikan Karakter JAWARA (Jujur, Adil, Wibawa, Amanah, 
Religius, Akuntabel), Vol. 8 No.2 (2022): 93-100. 

Permana, R. Cecep Eka. "Kearifan lokal Masyarakat Baduy menghadapi perubahan sosial," 
makalah disampaikan dalam Forum Seminar Antarabangsa Bersama Universiti Kebangsaan 
Malaysia dan Universitas Indonesia (SEBUMI 3), 2010. 

Permana, R. Cecep Eka. Kesetaraan Gender dalam Adat Inti Jagat Baduy. Jakarta: Wedatama Widya 
Sastra, 2001. 

Ridho, Rasyid. “Duduk Perkara Penolakan Pembangunan Gereja di Cilegon Banten,” tayang di 
Kompas.com, https://regional.kompas.com/read/2022/09/08/192205178/duduk-perkara-
penolakan-pembangunan-gereja-di-cilegon-banten?page=all, (diakses 10 Januari 2023). 

Said, Hasani Ahmad. "Islam dan Budaya di Banten: menelisik tradisi debus dan maulid," dalam 
Kalam, Vol.10 No.1 (2016): 109-140. 

 

https://gis.dukcapil.kemendagri.go.id/peta/


 

 

 
 

O. Lumintang et al.: Resistensi Urang Banten terhadap... 

 
 

Copyright@2025; EPIGRAPHE | 49 

 

Sauter, Gerhard. Protestant theology at the crossroads: How to face the crucial tasks for theology in the 
twenty-first century. Grand Rapids, Michigan: Wm. B. Eerdmans Publishing, 2007. 

Solehah, Siti, Ujang Jamaludin, dan Dinar Sugiana Fitrayadi. "Nilai-Nilai Budaya pada Kesenian 
Debus" dalam Journal of Civic Education, Vol.5. No.2 (2022): 212-222. 

Wahyudin, Wawan. “Mengurai Polemik Penolakan Pendirian Gereja di Cilegon,” tayang di 
situs Kementerian Agama Republik Indonesia, https://kemenag.go.id/read/mengurai-polemik-
penolakan-pendirian-gereja-di-cilegon-doyyq,   (diakses 10 Januari 2023). 

 

https://kemenag.go.id/read/mengurai-polemik-penolakan-pendirian-gereja-di-cilegon-doyyq
https://kemenag.go.id/read/mengurai-polemik-penolakan-pendirian-gereja-di-cilegon-doyyq

