EPIGRAIPHIE

(Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani)
Volume 2, Nomor 1, Mei 2018 (14-31)
ISSN: 2579-9932 (online), 2614-7203 (print)

http.//www.stttorsina.ac.id/jurnal/index.php/epigraphe

Historisitas Gereja Protestan Indonesia bagian Barat Penabur Surakarta
Sebagai Potensi Obyek Wisata Religi

Handri Yonathan
Fakultas Teologi, Universitas Kristen Satya Wacana Salatiga
jonathan.handri@staff.uksw.edu

Article History Abstract

Received: Gereja Protestan di Indonesia bagian Barat (GPIB) Penabur

5 Maret 2018 Surakarta arose from a historical City of Surakarta with its

?;V;[edjzms particular philosophy of culture. Especially in its relation with
€1

Sultanate Palace which built with Javanese Cosmological
considerations. This research aimed to describe a history of GPIB
Penabur Surakarta. This description relates with church potency as

Keywords: religious tourism object in Surakarta. GPIB Penabur with historical
church; the and cosmological capital will be an option for heritage tourism in
history; GPIB Surakarta as one of world heritage city. Through this involvement,
Surakarta; church not only present as a religious-spiritual entity, but also

religious tourism socio-economic capital.

Abstrak
Gereja Protestan di Indonesia bagian Barat (GPIB) Penabur
Surakarta hadir dalam perjalanan sejarah Kota Surakarta yang
memiliki filosofi kebudayaan yang tinggi, Kehadiran ini bermakna
terutama dalam hubungannya dengan Keraton Surakarta yang
dibangun dengan pertimbangan-pertimbangan kosmologis Jawa.
Penelitian ini mencoba melihat kesejarahan GPIB Penabur dalam
konteks sejarah Surakarta yang lebih luas. Kesejarahan ini akan
Kata kunci: dilihat sebagai potensi objek wisata religi. Kota Surakarta sebagai
gereja; kota budaya dan kota pusaka dunia adalah destinasi wisata di
historisitas; GPIB  |ndonesia. Dalam konteks ini GPIB Penabur menjadi opsi sebagai
Surakarta; wisata  gpjek wisata religi di Surakarta. Melalui peran ini gereja hadir tidak
religi sekedar sebagai entitas spiritual-religius, tetapi juga sosial-
ekonomis.

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 14



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

1. Pendahuluan

Gereja tidak sekadar entitas teologis atau religius, bukan pula konsep eklesiologi
belaka. Gereja berproses dan membahana secara nyata di tengah masyarakat. Kehadiran
ini meniscayakan gereja sebagai entitas sosial dan budaya. Dalam proses kehadirannya,
gereja beraktivitas sebagai agen sosial. Gereja terus mereproduksi sistem, struktur,
spiritualitas, bahkan moralitas dalam konteks sosial. John Simon menyebutkan gereja
memiliki sisi aktual dalam konteks sosiologis.* Sisi aktual ini mendampingi ‘diri ideal’
gereja yang dibentuk dan hidup oleh peran Ilahi. Sementara dalam “diri aktual” ini,
manusia dalam gereja yang memegang peranan.

Aktualitas gereja muncul dan membarui diri dalam konteks sosial budaya
lingkungan setempat. Begitu pula kehadiran GPIB di Indonesia yang merupakan
pembaruan dari De Protestansche Kerk In Nederlansche Indie atau Gereja Protestan di
Indonesia (GPI1). Masa GPI dimulai sejak masa Kamar Dagang Hindia Belanda (VOC)
1605 sampai 1800, hingga munculnya Sinode Gereja Am Il 1948. GPIB menjadi
sinode gereja mandiri mulai 31 Oktober 1948. Pemandirian merupakan hasil sidang
sinode GPI di Bogor pada tahun yang sama. Gereja mandiri keempat di bawah GPI ini
mencakup wilayah pelayanan di Indonesia bagian Barat. Tiga gereja mandiri
sebelumnya adalah Gereja Masehi Injili Minahasa, Gereja Protestan Maluku, dan
Gereja Masehi Injili Timor.

Salah satu jemaat yang menjadi bagian wilayah pelayanan adalah GPIB Penabur
Surakarta. Sejarah mencatat GPIB Penabur Surakarta sudah ada sejak 1832, tak lama
usai berakhirnya Perang Diponegoro pada 1830. Sebelumnya GPIB Penabur merupakan
bagian dari GPI yang berada di Kota Surakarta. Di daerah lain sekitar Jawa Tengah juga
terdapat jemaat GPI lain, seperti Immanuel Semarang, Tamansari Salatiga, Bethel
Magelang, dan Margomulyo Yogyakarta.

Sebagai bagian dari reformasi gereja, hakikat GPIB adalah terus menerus
membarui diri. Oleh karena itu, salah satu yang harus dilakukan GPIB adalah berperan
dalam perubahan sosial masyarakat. Pembaruan perlu dilakukan guna menghindari apa
yang disebut Eka Darmaputera sebagai gereja yang terseret tanpa daya ke arah

insignifikansi, sehingga bereksitensi tanpa arti.’

!John Simon, Pembaruan Sebagai “Imperatif” Teologis: Wacana Seputar Teologi, Eklesiologi,
dan Misiologi Kontekstual, (Yogyakarta: Kanisius, 2015), 1
2 -
Ibid., 5-6

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 15



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

GPIB turut hadir di Surakarta, sebuah kota yang memiliki catatan sejarah
partikular. Sejarah budaya dan sosial Surakarta kemudian membentuk komunitas
masyarakat sosial yang khas. Surakarta juga menarik karena karakteristik tradisi budaya
yang unik. Salah satu jejak budaya yang unik di Surakarta adalah identitas religius
Hindu dan Islam yang bertemu dengan tradisi kultur Jawa. Keraton Surakarta menjadi
bukti perpaduan budaya yang pernah berkembang di Jawa. Persinggungan tata ruang
kolonial Eropa dengan konsep kosmologis Keraton membentuk Kota Surakarta yang
khas sekaligus unik. Sunan Paku Buwono XII mengungkapkan luhurnya nilai kultur dan
historis Keraton Surakarta. Paku Buwono XII, seperti dikutip Eko Adhy Setiawan,
menuturkan masa lalu menyimpan berbagai peristiwa agung. Masa lalu yang terus
diwariskan ini telah terbukti handal menjadi landasan sikap hidup orang Jawa.®

GPIB Penabur Surakarta hadir di antara pertemuan tata kota modern dengan
konsep kosmologis yang kental. Penelitian kepustakaan ini selanjutnya mencoba
melihat keberadaan gereja di dalam historisitas sosial dan budaya Kota Surakarta. Jadi,
historisitas dalam penelitian ini bukan dipahami sebagai objek formal yang menjadi
sudut pandang menganalisis GPIB Penabur Surakarta.Secara khusus GPIB Penabur
yang merupakan bangunan gereja tertua di Surakarta. Historisitas GPIB Penabur
dibatasi dalam kurun waktu pendirian gedung gereja dalam konteks tata ruang Surakarta

dan kosmologi Keraton.

2. Metodologi

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif analitis dengan pendekatan
kualitatif. Data primer yang digunakan berasal dari wawancara narasumber kunci,
sedangkan data sekunder berasal dari literatur kepustakaan.

Berdasarkan latar belakang di atas, muncul dua pertanyaan penelitian. Pertama,
bagaimana historisitas GPIB Penabur konteks kolonial dan sejarah Keraton Surakarta?
Kedua, bagaimana potensi GPIB Penabur sebagai objek wisata religi di Surakarta?
Historisitas GPIB Penabur dengan konteksnya yang khas perlu diketahui sebagai bagian
dari upaya gereja yang senantiasa berupaya membarui diri di tengah konteks sosial.
Sementara itu, potensi GPIB Penabur sebagai objek wisata menjadi penting sebagai
dasar jemaat pemberdayaan internal sekaligus berperan aktif dalam perubahan

masyarakat.

3Setiawan, Eko Adhy, “Konsep Simbolisme Tata Ruang Luar Keraton Surakarta Hadiningrat”,
Tesis, Pascasarjana Magister Teknik Arsitektur Universitas Diponegoro Semarang, 2000, 2

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 16



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

3. Pembahasan
Kosmologi Keraton dan Sejarah Surakarta

Kosmologi Jawa berkaitan tentang kepercayaan, mitos, norma, dan pandangan
hidup. Di dalamnya terdapat keyakinan adanya jagad alit (mikro-kosmos) dan jagad
gede (makro-kosmos). Kedua jagad ini merupakan kekuatan yang memengaruhi segala
sisi kehidupan manusia Jawa.* Manusia Jawa meyakini dirinya dikelilingi kekuatan-
kekuatan kosmis ini. Manusia pun, dalam pemahaman Jawa, selalu berusaha menjaga
keseimbangan dan keharmonian jagad-nya.’ Kesungguhan manusia Jawa dalam
menjaga keseimbangan ini tampak dalam penggunaan simbol dalam pemaknaan
berbagai kehidupan.

Pemberton menyebutkan dua fokus kekuatan magis dan supranatural di Jawa
Tengah bagian selatan. Gunung Lawu di utara dan Parangtritis di tepi Samudera Hindia
di selatan.® Gunung Lawu dianggap sebagai lokasi menghilangnya secara asketik
(muksa) Raja Majapahit terakhir; Brawijaya V. Di samping itu, Gunung Lawu adalah
wilayah kekuasaan raja lelembut Sunan Lawu. Sementara itu, Parangtritis adalah lokasi
yang menghadap ke kerajaan Ratu Kidul, ratu makhluk halus, yang disebut sebagai
pasangan spiritual raja-raja Jawa.

Gunung Merapi di utara Yogyakarta dan hutan mistis Krendhawahana di utara
Surakarta melengkapi lingkar kekuatan kosmologis. Sementara di sebelah selatan,
lingkar keliling adalah garis pantai dan kaki gunung yang terbentang dari Parangtritis
hingga Ponorogo. Seluruh daerah tersebut dilintasi jejak-jejak spiritual seperti pertapa
legendaris atau mereka yang ingin menjadi raja. Nama-nama yang dapat disebut mulai
dari Brawijaya V, Hamengkubuwono I, Mangkunegara I, hingga Jenderal Sudirman.
Semua fokus kekuatan ini (Gunung Lawu dan Parangtritis) dan dua fokus tambahan di
utara (Gunung Merapi dan Hutan Krendawahana) selalu menerima sesaji tahunan dari
keraton-keraton Jawa Tengah guna menegakkan siklus kosmologisnya.’

Keraton adalah kediaman raja atau ratu. Secara fisik, keraton umumnya
memiliki wilayah dalam (kedhaton), dan pekarangan luar yang biasa disebut baluwarti

*Franz Magnis-Suseno, Etika Jawa: Sebuah Analisa tentang Kebijaksanaan Hidup Jawa
(Jakarta: Gramedia, 1996).

® Titis S Pitana, “Reproduksi Simbolik Arsitektur Tradisional Jawa: Memahami Ruang Hidup
Material Manusia Jawa”, Gema Teknik: Majalah IImiah Teknik Vol 2/Tahun X Juli, Fakultas Teknis UNS
Surakarta, 2007.

¢John Pemberton, Jawa (Yogyakarta: Mata Bangsa, 2003), 368

"Ricklefs, M. C., A History of Modern Indonesia; c. 1300 to the Present, (London: Mcmillan,
1981), 38

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 17



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

dan alun-alun.® Keraton Surakarta Hadiningrat tak hanya dimaknai secara fisik, tetapi
juga makna yang memberi tuntunan menjalankan kewajiban dunia dan akhirat. Hal ini
ditegaskan langsung oleh Paku Buwono X yang membangun banyak bagian Keraton
Surakarta. Keraton.® Hal ini ditegaskan kembali oleh Gusti Poeger, putra Paku Buwono
XIl. Keraton tidak hanya berarti kediaman raja. Keraton memiliki makna simbolik
tinggi yang menggambarkan tuntunan perjalanan hidup/jiwa menuju kesempurnaan.
Keraton juga berarti penjelmaan wahyu nubuat yang menjadi pepunden dalam
Kejawen.™

Kehadiran Keraton Surakarta menjadi penanda kosmologis khusus. Prinsip
kosmologi Hindu Jawa mendasari tata letak Keraton Surakarta. Keraton merupakan
pusat keramat kerajaan. Raja sebagai sumber kekuatan kosmis berada di pusat kerajaan.
Kekuatan kosmis ini memberi ketenteraman, keadilan, dan kesuburan bagi masyarakat.
Keraton dikelilingi oleh ibukota seperti cincin sebagai tempat tinggal keluarga
keraton.!’ Keraton juga merupakan cerminan mikrokosmos (hubungan dengan
masyarakat), dan makrokosmos (hubungan dengan Tuhan).

Konsep Sangkan Paraning Dumadi dan Manunggaling Kawula Gusti tampak
dalam filosofi Kasunanan Surakarta. Sumbu imajiner lor-kidul (utara-selatan)
merupakan manifestasi Sangkan Paraning Dumadi (kelahiran hingga kematian) dan
Manunggaling Kawula Gusti (bersatunya manusia dengan Tuhan). Arah utara (lor),
merupakan kekuatan spiritual terkait kepandaian/ilmu guna mencapai cita-cita masa
depan. Arah selatan (kidul) berarti simbol bersatunya hubungan manusia dengan Tuhan,
dan raja dengan rakyatnya. Arah wetan-kulon (timur-barat) merupakan asal segala
sesuatu (Mapag Sang Suryawisesa).'?

Garis khayal membentang dari utara ke selatan gapura gladag dan gading.
Gapura gladag berada di utara keraton, sedangkan gading di sisi selatan. Simbol utara-
selatan ini juga mewakili ajaran Islam Hablum Minallah dan Hablum Minannas. Raja
adalah pemimpin untuk mengamalkan ajaran Hablum Minallah sekaligus filosofi
Sangkan Paraning Dumadi dan Manunggaling Kawula Gusti. Hal ini mencerminkan

®Darsiti Soeratman , Kehidupan Keraton Surakarta Hadiningrat 1830-1939, (Yogyakarta:
Taman Siswa,1989), 1

%Setiawan, Tesis, 30

“Ibid., 31

"Imam Santosa, “Kajian Estetika dan Unsur Pendukungnya pada Keraton Surakarta”, Jurnal
Visual Art, Volume 10, No 1, Institut Teknologi Bandung, 2007, 111-112

’Setiawan, Tesis, 157

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 18



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

tuntutan manusia menuju ke arah kesempurnaan yang hakikatnya berhubungan dengan
sang pencipta. Hablum Minannas adalah hubungan antara manusia yang hidup di dunia.
Sementara arah timur dan barat menunjukkan hubungan Raja dengan rakyat (kawula)
dalam wujud perumahan dan pasar.*® Seperti diungkapkan di atas, pemaknaan tata
ruang ini merupakan bagian dari upaya menjaga harmoni kosmologi Jawa.

Kota Surakarta yang juga populer disebut Solo merupakan nama besar dalam
catatan sejarah. W. F. Oppenorth dan C. Ter Haar menemukan fosil manusia prasejarah
Pithecantrophus Soloensis di tepi Bengawan Solo. Solo juga mewarisi Keraton
Kasunanan Surakarta dan Pura Mangkunegaran. Catatan sejarah Surakarta tak hanya
mengisahkan tradisi dan budaya Jawa, tetapi juga periode kolonial Belanda yang
jejaknya dapat dilihat hingga kini.

Amangkurat Il memindahkan pusat Kerajaan Mataram ke Kartasura usai
pemberontakan Trunajaya 1677. Pada masa Paku Buwono, terjadi sejumlah konflik.
Pecah keributan antara Tionghoa dan Belanda yang menjalar dari Batavia ke Jawa
Tengah pada 1740. Konflik ini mengakibatkan kekacauan Kasunanan Surakarta.
Pakubuwono IlI bahkan sempat mengungsi ke Gunung Lawu. Sang Raja kemudian
mewacanakan pemindahan pusat pemerintahan dari Kartasura ke tempat baru.
Pakubuwana Il menugaskan sejumlah ahli untuk mencari tempat yang cocok bagi
keraton baru di sekitar lembah Bengawan Solo. Mereka yang ditugaskan adalah Patih
Pringgalaya, Adipati Sindurejo, Kyai T. Honggowongso, RT Mangkuyudha, RT
Puspanegara, dan Mayor van Hogendorf.**

Ada tiga lokasi yang menjadi calon keraton baru, yaitu Desa Kadipala, Solo, dan
Sonosewu. Namun yang dipilih di antara ketiganya adalah Desa Solo. Lokasi baru ini
berada 20 km arah tenggara Kartasura di tepi Bengawan Solo. Pemilihan Desa Solo
sebagai lokasi didasarkan pada beberapa alasan. Desa ini terletak dekat dengan
Bengawan Solo. Sungai ini berperan penting dalam perdagangan dan militer saat itu
mulai dari Jawa Tengah hingga Jawa Timur. Di Desa Solo juga lebih mudah
mendapatkan tenaga kerja untuk membangun keraton. Solo saat itu dikelilingi oleh

Desa Semanggi, Baturana, dan Babudan.'® Pemilihan Solo sebagai lokasi keraton baru

13 i
Ibid., 158
4 Ageng Pangestu Rama, Kebudayaan Jawa: Ragam Kehidupan Kraton dan Masyarakat di
Jawa 1222-1998 (Yogyakarta: Cahaya Ningrat, 2007), 346
Setiawan, Tesis, 69

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 19



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

juga terkait pertimbangan politis. Saat pembangunan keraton, VOC (Vereenigde
Oostindische Compagnie) juga membangun Benteng Vastenburg.*®

Paku Buwono Il memilih penanggalan yang baik saat meninggalkan Keraton
Kartasura dan berpindah ke Surakarta. Keraton yang baru resmi ditempati pada tanggal
Anggoro Kasih, Rabu pahing, 14 Suro 1670 Wuku Landep, Windu Sancaya, atau pada
17 Februari 1745 (Rama, 2007: 347). Keraton Yogyakarta mulai dibangun pada 1755
dengan tata kota yang sama dengan Surakarta. Perjanjian Salatiga 1757 kemudian
memperkecil wilayah Kasunanan. Kasunanan Surakarta harus memberi bagian utara
wilayah keraton kepada pihak Pangeran Samber Nyawa (Mangkunegara 1). Pusat
pemerintahannya ada di Pura Mangkunegara.

Pada perkembangannya, kawasan Benteng Grootmoedigheid yang berganti
nama menjadi Vastenburg pada 1750 merupakan pusat pembangunan Kota Surakarta.
Lingkungan di sekitar Vastenburg berkembang seiring kehadiran Surakarta sebagai
pusat pemerintahan pengganti Kartasura. Perkembangan ini menghasilkan lingkungan
fisik perkotaan baru. Tak hanya benteng dan rumah residen, tetapi juga kelompok sosial
dan komunitas di sekitarnya.

Selain berfungsi sebagai sarana pertahanan, Benteng Vastenburg menjadi pusat
komunitas orang belanda di Surakarta. Di dalam Vastenburg terdapat rumah para
perwira dan pejabat Belanda lainnya. Pada 1791, jumlah penghuni Vastenburg
mencapai 345 orang. Penghuni Vastenburg tidak hanya tentara kavaleri dan infanteri
saja, tetapi juga ahli bahasa, pegawai, dan lainnya.

Tata ruang Surakarta mulai berubah di awal abad kesembilan belas. Perubahan
tampak sejak pengaruh Prancis di bawah Gubernur Jenderal Herman Willem Daendels
memerintah Hindia Belanda. Gubernur Daendels melihat pertahanan terpusat di benteng
yang diterapkan Belanda tak lagi memadai. la mengubah strategi pertahanan terpusat

menjadi bersifat teritorial.*’

Belanda membangun barak prajurit kavaleri di Kestalan dan
artileri di Setabelan. Turut dibangun pula jalan-jalan baru guna menunjang mobilitas
pasukan militer yang tersebar. Akses pergerakan pasukan militer Surakarta terhubung
langsung dengan benteng di Boyolali, Salatiga, Ungaran, hingga Kota Semarang.
Konsekuensi strategi pertahanan teritorial adalah pembangunan barak atau

perumahan di luar benteng. Bahkan kantor Residen Surakarta dibangun terpisah dari

'8Susanto, “Sosiologi Agama Dalam Praxis Berteologi,” ed. Izak Lattu (Salatiga: Fakultas
Teologi UKSW, 2016), 1.

7 Lihat Staat der Nederlandsch Oostindische onder het bestuur van den Gouverneur Generaal
Herman Willem Daendels in jaren 18081811, (Tweede Deel, Gravenhage, 1814), hal 82.

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 20



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

Vastenburg meski tidak jauh.*® Penyesuaian tata ruang ini berdampak pada perubahan
sosial. Orang Eropa di Surakarta tak lagi menjadikan benteng sebagai satu-satunya
tempat perlindungan bagi mereka. Komunitas non-pribumi ini membentuk lingkungan
sosial baru di lintasan sentra pertahanan yang baru. Lingkungan pemukiman Eropa baru
di Surakarta bisa dilihat di sebelah selatan Kali Pepe.

Kota Surakarta semakin berkembang pada era Gubernur Jenderal Sir Thomas
Raffles. la membagi administrasi Pulau Jawa menjadi 18 karesidenan. la menghapus
sistem kerja paksa, lalu menumbuhkan kegiatan-kegiatan ekonomi baru masyarakat.
Gubernur Raffles memberi keleluasaan kegiatan ekonomi bagi orang Eropa. Rumah-
rumah dagang orang Eropa dan usaha jasa kredit sukses di Surakarta dan Yogyakarta
pada masa itu.™

Wilayah pusat Kota Surakarta semakin berkembang seusai Perang Diponegoro
pada 1830. Perkembangan pusat kota dimulai dengan renovasi Benteng Vastenburg
pada 1832. Jejaknya masih dapat dilihat pada tembok benteng sisi utara saat ini. Seiring
dengan kondisi yang kondusif, Belanda membangun gereja protestan (Protestansche
Kerk) pada tahun yang sama.

Di sekeliling benteng dan gereja protestan ini kemudian berdiri bangunan-
bangunan modern lainnya. Pada 1850-an dibangun kantor Nederlandsch Handel
Maatschappij, lalu De Javasche Bank Agentschap Soerakarta (1867), dan Societeit
Harmonie (1874). Berikutnya ada Gymnastiek School (1875), Frobel School (1887),
Tangsi Kavaleri Kota (1891), kantor telepon (1893), dan Hotel Slier (1894). Selanjutnya
ada Solosche Credit Bank (1909), Roma Katholieke Kerk (1916), Poerbajan
Schouwburg (1917), dan Pasar Gedhe Hardjonagoro (1930) (Susanto, 2016: 3).

GPIB Penabur dan Kekristenan Kolonial

Perkembangan gereja Kristen tak lepas dari kiprah perusahaan dagang Belanda
VOC (Vereenigde Oost-Indische Compagnie) di Indonesia. Selain peran utama untuk
berdagang, VOC turut bertanggung jawab mempromosikan gereja reformasi.
Konsekuensi ini harus dilakukan VOC karena mendapat kekuasaan penuh dari
pemerintah Kerajaan Belanda.?*® VOC membantu misi gereja merekrut para pelayan dan
penginjil. Meski demikian, keputusan perekrutan ini sepenuhnya hak gereja. Saat itu,

'8 Lihat Peta Solo 1821.

“lbid.

yusak Soleiman, Pangumbaran Ing Bang Wetan: The Dutch Reformed Church in Late
Eighteenth Century Java-An Eastern Adventure (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2012), 39.

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 21



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

gereja reformasi mendapat peran yang cukup besar. Di antaranya menyelesaikan
masalah yang terjadi antara warga Belanda dengan pribumi. Contohnya adalah
pertimbangan gereja terhadap anak yang lahir di luar pernikahan sah antara laki-laki
Belanda dan perempuan pribumi.

Jatuhnya Jakarta ke tangan VOC pada 1619 membuka perkembangan baru pada
misi gereja reformasi di Hindia Belanda. Peristiwa ini memberi ketegasan hubungan
mutual antara VOC dan gereja yang sedang bermisi di Hindia. Sinode Dordrecht (1618)
mengeluarkan dua keputusan penting terkait situasi di wilayah Hindia. Keputusan
pertama adalah pelarangan pembaptisan bagi pribumi yang belum belajar tentang
kekristenan. Remaja yang mau beragama Kristen harus belajar lebih dulu lalu mengaku
yakin imannya yang baru. Begitu juga orang dewasa yang ingin mengikuti perjamuan
kudus harus melengkapi persyaratan gereja.*

Keputusan penting kedua yang dihasilkan Sinode Dordrecht adalah penggunaan
bahasa Melayu dalam pelayanan. Bahasa Melayu merupakan bahasa pergaulan di
wilayah pendudukan Belanda, sehingga perlu digunakan dalam pelayanan gereja demi
memudahkan berkomunikasi dengan penduduk setempat. Pada saat ini juga
dipopulerkan alkitab yang sudah diterjemahkan dalam bahasa Melayu.?

Pada 1835 terbentuk Indische Kerk di Hindia Belanda. Gereja ini terbentuk
setelah Raja Willem | berkeinginan menyatukan sejumlah denominasi di Hindia
Belanda. Hal ini ia lakukan setelah Hindia Belanda kembali menjadi bagian dari
Kerajaan Belanda. Sebelumnya, Hindia Belanda sempat dipegang Gubernur Jenderal
kiriman Prancis (Herman Willem Daendels) dan Inggris (Sir Stamford Raffles).?
Pengurus pusat Indische Kerk dibentuk untuk menangani urusan gereja dan pekabaran
Injil. Namun, Muller Kruer mengatakan kewenangan pengurus masih sangat terbatas,
kebijakan dan keuangan masih ada pada pemerintah, terutama Gubernur Jenderal.**

Kekristenan tentunya sudah ada di Surakarta bersama dengan masuknya tentara
Belanda. Saat Keraton Surakarta berdiri, di saat yang sama Belanda juga membangun
Benteng Grootmoedigheid pada 17452 Benteng yang pada 1750 berganti nama

menjadi Vastenburg ini berhadapan langsung dengan Keraton Surakarta di Gladag.

Ipid.

Ipid, 41.

#Soetarman Soediam Partonadi, Komunitas Sadrach Dan Akar Kontekstualnya (Jakarta: BPK
Gunung Mulia, 2001), 32.

“Ibid.

»Susanto, “Sosiologi Agama Dalam Praxis Berteologi.”, 1

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 22



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

Misionaris Belanda sudah melakukan kontak dengan pihak Keraton Surakarta sejak
1746. Para pelayan dari Indische Kerk (sekarang GPIB Immanuel) Semarang rutin
mengunjungi Komunitas Kristen di Benteng Vastenburg. Komunitas jemaat dalam
benteng ini berjumlah ratusan. Terdiri dari tentara dan para keluarga. Bahkan pada 19
Februari 1755, JW Swemmelaar membaptis sekitar 12 anak di komunitas ini.?

Pada 1775, setidaknya terdapat 190 personel militer di Surakarta. Komposisi
pasukan ini terdiri dari 76 personel kavaleri dan 116 anggota infanteri.”” Jumlah
personel militer di Surakarta lebih banyak daripada di Yogyakarta yang hanya memiliki
147 prajurit. Jumlah prajurit di Surakarta meningkat hingga 223 orang pada 1780.
Peningkatan jumlah ini disebabkan oleh perkembangan kota, juga karena situasi
keamanan dan politik.”®

Orang-orang Kristen Eropa di Surakarta akhirnya memiliki bangunan gereja
mandiri di luar Benteng Vastenburg. Keadaan politik yang stabil memberikan rasa aman
untuk peribadahan. Gereja pertama yang dibangun di luar Benteng Vastenburg adalah
bangunan Protestansche Kerk yang kini menjadi GPIB Penabur Surakarta. Bangunan ini
Berdasarkan prasasti yang berada di halaman gereja, tertulis tahun 1832 lalu sempat
direnovasi pada 1907. Tercatat pada 1872, gereja ini tak hanya digunakan jemaat
Kristen saja, tetapi juga untuk peribadahan umat Katolik (Tim BPCB Jateng, 2015: 32).
Di sekitar waktu tersebut diketahui komunitas gereja memiliki Yayasan Cinta Kasih
yang bertujuan membantu kaum disabilitas saat itu. Pada 1 Januari 1872 yayasan
tercatat memiliki dana hingga 982,24 gulden (Tim BPCB Jateng, 2015: 32).

Gereja Katolik Santo Antonius Purbayan baru berdiri pada 1916. Paroki ini
berasal dari perkembangan Stasi Ambarawa yang daerah pelayanannya meliputi
Salatiga, Ambarawa, termasuk Surakarta. Perintis pendirian Gereja Katolik di Surakarta
adalah Cornelis Stiphout, SJ dari Ambarawa. la sudah memulai misa pertama pada 22
Desember 1907. Stiphout kemudian menjadi pastor paroki pertama. Gereja Santo
Antonius dikenal berperan penting dalam perkembangan pendidikan di Kota Surakarta.
Sejumlah sekolah berdiri setelah paroki ini ada. Di antaranya adalah Kanisius (1922),
Marsudirini (1925), dan Pangudi Luhur (1926). Sekolah-sekolah ini pada masa itu
tergolong Holland Indlandsche School (HIS) (Tim BPCB Jateng, 2015: 33).

%3pleiman, Pangumbaran Ing Bang Wetan: The Dutch Reformed Church in Late Eighteenth
Century Java-An Eastern Adventure, 84.

*'Ibid,128.

*Ibid, 131.

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 23



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

Pada tahun yang sama dengan berdirinya Gereja Katolik Purbayan, berdiri pula
Gereja Kristen Jawa (GKJ) Margoyudan, tepatnya pada 30 April 1916. Jemaatnya
dirintis melalui kegiatan rohani di bengkel kerja seorang Belanda bernama Stegerhoek.
Dari kegiatan rohani bersama berdirilah sekolah Kristen pada 1909 atas prakarsa Dr. D.
Bakker, Sr (Tim BPCB Jateng, 2015: 33). GKJ Margoyudan berkembang pesat akibat
pengaruh komunitas zending di Surakarta yang mendirikan rumah sakit. Zending
Ziekenhuis (RS Zending) yang kini menjadi RS Moewardi berdiri pada 1912.
Keberadaan Ziekenhuis mampu mendongkrak jumlah jemaat hingga berdirinya GKJ
Margoyudan di bengkel Stegerhoek (sekarang JI. Wolter Monginsidi) (Tim BPCB
Jateng, 2015: 34). Keberadaan GKJ Margoyudan menghilhami perkembangan
komunitas Kristen Jawa di Karesidenan Surakarta.

Potensi Wisata Religi GPIB Penabur

Kota Surakarta merupakan salah satu destinasi wisata masyhur di Jawa Tengah
dan Indonesia. Perpaduan tradisi Kerajaan Mataram, industri batik, serta peninggalan
kolonial menjadi daya tarik kuat kota di tepi Bengawan Solo ini. Surakarta beruntung
masih memiliki cukup banyak bangunan peninggalan kolonial yang terjaga baik. Seperti
disebutkan sebelumnya, bangunan-bangunan kolonial masih banyak ditemukan di
sekitar Keraton Surakarta dan Benteng Vastenburg. Salah satunya adalah gedung GPI1B
Penabur. Gedung yang berdiri hanya dua tahun setelah berakhirnya Perang Diponegoro
ini masih tegak berdiri di antara bangunan arsitektur kolonial lainnya. Ahli sejarah
Universitas Negeri Sebelas Maret (UNS) Susanto berulang kali mengusulkan daerah ini
menjadi kawasan khusus kota lama seperti di Jakarta atau Semarang.

Sejak masa kolonial, kawasan tempat berdirinya GPIB Penabur adalah pusat
Kota Surakarta. Gereja ini berada dekat dengan keraton, benteng militer, kantor residen,
serta perumahan pejabat kolonial lainnya. Sisi selatan gedung gereja dilalui oleh rel
kereta jurusan Stasiun Purwosari-Stasiun Kota Lama-Wonogiri. Pada sisi timur terdapat
jalur trem kuda yang merupakan pilihan transportasi sejak abad ke-19. Tampak muka
(facade) bangunan yang menghadap timur menunjukkan pilar-pilar besar neoklasik khas
bangunan kolonial. Facade bangunan juga menunjukkan jendela-jendela besar dengan
lengkungan neoklasik.

Banjir besar sempat melanda Kota Surakarta pada 1966. Banjir yang tingginya

melampaui jendela gereja merendam seluruh bangunan. GPIB Penabur lalu direnovasi

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 24



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

pada 1981.% Renovasi yang dilakukan meliputi perubahan facade dan atap bangunan
dari gaya neoklasik ke modern yang tampak hingga saat ini. Perubahan juga sempat
terjadi pada bagian interior seperti lantai dan mebel. Sungguh disayangkan perubahan
facade terjadi pada 1981. Beruntung bagian tengah ke belakang tidak diubah. Detail
pintu, jendela, dan kaca masih sama sampai sekarang.

Ruang utama yang berfungsi sebagai tempat ibadah berbentuk transept seperti
pada umumnya gereja di Eropa. Pola axis dan simetri pada konfigurasi massa bangunan
juga menunjukkan ciri khas gereja. Transept berarti ruangan berbentuk salib dengan
area mimbar sebagai kepala salib di sisi barat. Pintu masuk utama berada di sisi timur
sekaligus area untuk umat. Di sisi selatan dan utara digunakan sebagai tempat duduk
majelis ditambah paduan suara. Jendela dengan lengkung ornament menghiasi dinding
di setiap sisi. Jendela-jendela ini berfungsi juga sebagai sirkulasi udara utama.

Sebagai bukti pembangunan gereja, ada dua prasasti sebagai tengara yang
berada di sisi selatan dan utara pintu. Di sisi selatan terdapat prasasti berbahasa Latin
bertuliskan “AEDIFICATUM 1832”. Tulisan ini dalam bahasa Indonesia berarti
bangunan 1832. Sementara itu di sisi utara terletak prasasti bertuliskan
“RESTAURATUM 1904” yang berarti direstorasi pada 1904. Sejumlah foto
dokumentasi yang masih tersimpan di Belanda juga menjadi bukti usia GPIB Penabur.
Dalam foto-foto tersebut tampak sebuah tulisan 1832 menghiasi tampak depan
bangunan gereja lengkap dengan pilar-pilar khas arsitektur neoklasik.

Beberapa bagian interior GPIB Penabur juga menunjukkan keantikan gereja ini.
Interior tersebut antara lain:

Pertama, mebel; Kursi umat di GPIB Penabur terbuat dari jati kuno yang kokoh.
Keanggunan jati berpadu dengan keunikan anyaman rotan pada bagian alas kursi.
Begitu pula kursi majelis, meja sakramen, dan mimbar yang terbuat dari kayu jati
dengan ukiran unik nan cantik. meja-meja, dan mimbar semuanya terbuat dari jati tua
yang kokoh. Mebel dengan daya tarik unik ditunjang langit-langit bangunan kolonial
dengan sirkulasi udara yang baik.

Kedua, pintu; Bangunan gereja dilengkapi empat pasang pintu di setiap sisi mata
angin. Pintu sisi utara, selatan, timur merupakan jalan masuk ke dalam ruang ibadah.
Sementara pintu sisi barat untuk masuk ke dalam ruang konsistori. Masing-masing pintu

terbuat dari panel kayu jati dengan ukuran besar. Keunikan pintu tak hanya dari

2% Wawancara dengan Bapak Agus, koster GPIB Penabur Surakarta, 12 Maret 2017, pukul
11.00.

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 25



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

bahannya saja, tetapi gagang dan engselnya yang orisinal. Keunikan lainnya adalah
engsel pintu yang tidak tersambung pada kusen. Engsel pintu utama di tiga sisi
bangunan tertanam pada kolom dinding di samping pintu. Bentuk engsel yang tertanam
di dinding seperti pada GPIB Penabur nyaris tak digunakan lagi pada bangunan masa
Kini.

Ketiga, tangga melingkar; Ruangan ibadah GPIB Penabur juga dilengkapi
balkon. Namun saat ini balkon tersebut sudah tidak digunakan lagi sejak tahun 1990-an
karena alasan keselamatan. Balkon ini bisa dicapai melalui sebuah tangga melingkar.
Tangga besi dengan lantai kayu jati melingkar sebanyak tiga kali hingga ke balkon atas.
Ukiran not balok dari besi yang ditempa menghiasi pegangan tangga. Tangga besi
melingkar ini juga masih sama sejak gereja ini dibangun.

Keempat, lonceng gereja; GPIB Penabur ini juga memiliki lonceng yang tidak
kalah tua. Abraham Soenarso, salah satu sesepuh gereja menjelaskan bahwa dulu
Belanda memesan dua lonceng identik. Lonceng pertama diserahkan dan digunakan di
Keraton Surakarta, sedangkan yang satu ada di GPIB Penabur.®® Koster gereja
menambahkan, seorang berkebangsaan Belanda pernah berniat membeli lonceng
tersebut. Orang tersebut menawarkan menukar dengan lonceng baru yang sama
ditambah uang sejumlah seratus juta rupiah.*:

GPIB Penabur Surakarta yang mewarisi bangunan dan jemaat Protestansche
Kerk berhubungan erat dengan budaya Keraton Surakarta. Meskipun bangunan GPIB
Penabur Surakarta dibangun oleh dan untuk orang Eropa saat itu, maknanya tetap
berada dalam kerangka kosmologi keraton. Gusti Pangeran Haryo (GPH) Dipokusumo,
putra Paku Buwono XII mengungkapkan sisi kosmologis GPIB Penabur Surakarta.
Menurut dia, GPIB Penabur tidak dibangun sembarangan, setidaknya bersama dua
rumah ibadah lainnya, Masjid Agung Keraton dan Gereja Katolik Purbayan. Letak
ketiga rumah ibadah Islam, Kristen, dan Katolik ini saling memberi makna dengan tata
ruang Keraton Surakarta.

Pemaknaan dilihat dari sumbu imajiner utara-selatan dari Sitihinggil di Keraton,
melintasi Gapura Gladag dan Tugu Pamandengan di depan Kantor Walikota. Ketiga
rumah ibadah ini berada di sisi barat sumbu imajiner ini. “Deretan rumah ibadah ini

menunjukkan sisi kehidupan yang mengarah kepada Tuhan. Kalau dalam Islam itu

%0 \Wawancara Bapak Abraham Soenarso 15 Maret 2017, pukul 20.35.

31 Wawancara Bapak Agus, 26 Maret 2017, pukul 11.42.

%2 Wawancara dengan GPH Dipokusumo di Ndalem Wuryoningratan, Surakarta 26 Oktober
2016, pukul 10.00.

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 26



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

hablum minallah,” kata Gusti Dipo, sapaan akrabnya.*® Aspek hubungan dengan Tuhan
ini berlawanan dengan bangunan-bangunan di sisi timur garis imajiner. Di sisi timur
kraton dan garis imajiner terdapat Pasar Gedhe Hardjonegoro dan Pasar Kliwon. “Pasar-
pasar, pertokoan, hiburan ini menunjukkan sisi manusia atau hablum minannas.**
Pemaknaan GPH Dipokusumo tidak terlepas dari konsep kosmologi Keraton Surakarta
yang sudah dipaparkan di atas. Sisi sebelah utara Keraton Surakarta berkaitan hubungan
dengan jagad gede (makrokosmos) dan juga sang pencipta.

Sesuai dengan filosofi Keraton Surakarta yang mencoba mengharmoniskan
jagad gede dan jagad alit, begitu pula kehadiran gereja. Kehadiran gereja tak bisa
dimaknai secara sempit hanya berkaitan dengan hubungan manusia dengan pencipta.
Persekutuan orang percaya di dalam gereja membentuk komunitas masyarakat yang
khas. Persekutuan di dalam gereja ini juga merupakan aspek jagad alit dalam filosofi
Jawa. Konsep manusia dalam kekristenan juga menunjukkan relasi harmoni antara
pencipta dan hasil ciptaannya. Manusia berasal dari tanah dan mendapat roh Tuhan.
Kemudian, berdasarkan Kitab Kejadian, manusia mendapat tugas dari Tuhan untuk
untuk memanfaatkan dunia ini. Sebagai puncak bentuk keseimbangan kosmologis
adalah konsep hukum kasih dalam kekristenan. Yesus mengajarkan manusia untuk
mengasihi Tuhan sekaligus sesama. Inilah harmonisasi kosmologis. Pada praktiknya,
komunitas Kristen abad XIX di Protestantsche Kerk sudah mendirikan yayasan guna
membantu sesama yang kekurangan. Dalam konteks ini, secara tidak langsung gereja
sudah hadir mewujudkan konsep kosmologi Keraton Surakarta atau filosofi hidup orang
Jawa.

Berdirinya bangunan GPIB Penabur pada 1832 menandakan sejumlah
perubahan sosial di Kota Surakarta. Berdasarkan tata ruang kolonial, GPIB Penabur
Surakarta berseberangan langsung dengan Benteng Vastenburg. Sebelum GPIB Penabur
dibangun, ibadah orang-orang Eropa dilaksanakan di dalam benteng. Sejatinya tak
hanya ibadah, nyaris seluruh aktivitas orang-orang Eropa berlangsung di dalam
Benteng. Menurut sejarawan, Susanto, aktivitas di dalam benteng menunjukkan

eksklusivitas kolonial, juga alasan politik dan keamanan.® Bangunan Protestantsche

%3 Wawancara dengan GPH Dipokusumo di Ndalem Wuryoningratan, Surakarta 26 Oktober
2016, pukul 10.00.

3 Wawancara dengan GPH Dipokusumo di Ndalem Wuryoningratan, Surakarta 26 Oktober
2016, pukul 10.00.

%Wawancara dengan Sejarawan UNS, Dr. Susanto di Balai Soedjatmoko, Surakarta,19
Desember 2016, pukul 10.30.

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 27



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

Kerk ini juga menandakan terbukanya komunitas Kristen di tengah masyarakat Solo.
Orang-orang Eropa saat itu sudah mulai tinggal di luar Benteng Vastenburg. Orang-
orang Eropa tak perlu berlindung di balik Benteng Vastenburg. Mereka membangun
perumahan di sekitar lokasi gereja. Bahkan kantor dan kediaman Resident (kepala
karesidenan Surakarta) sudah berada di luar benteng. Kekristenan menurut Soleiman
merupakan blok penting dalam masyarakat kolonial. Komunitas Kristen turut
mengarahkan perkembangan sosial masyarakat. Di sisi lain, masyarakat kolonial
berpengaruh bagi kekristenan, bahkan perkembangan warga pribumi menjadi pemeluk
Kristen.®

Hadirnya gereja di luar benteng kolonial menandakan kondisi politik dan sosial
yang aman dan stabil. Ketegangan antara Kerajaan Mataram dan Belanda berkurang
usai berakhirnya Perang Diponegoro pada 1830. Sehingga orang-orang Kristen saat itu
aman berkegiatan di luar benteng tanpa pengawasan ketat militer. Setelah gereja berdiri,
sejumlah bangunan penting lainnya mulai dibangun di sekitar kawasan tersebut. Mulai
dari perkantoran, bisnis, juga hiburan.

Pada 2017, GPIB Penabur mulai merestorasi facade bangunan utama kembali
seperti arsitektur semula. Restorasi ini dibarengi dengan terdaftarnya bangunan GPIB
Penabur sebagai cagar budaya Kota Surakarta. Hal ini menjadi titik awal pengembangan
GPIB Penabur Surakarta sebagai objek wisata religius. GPIB Penabur terintegrasi
dengan objek wisata lain di sekitarnya. GPIB Penabur sendiri berada di dalam kawasan
pariwisata terpadu cagar budaya Keraton Surakarta-Benteng Vastenburg-Pasar Gede.
Kawasan terpadu ini berada dalam pemaknaan konsep kosmologi Keraton sebagai
pemenuhan  makrokosmos-mikrokosmos.  Restorasi facade bangunan akan
mengembalikan kenangan kawasan kota lama Surakarta. Hal ini merupakan nilai
tambah selain interior dan bagian bangunan lainnya yang masih asli.

Kondisi di atas semakin menegaskan potensi GPIB Surakarta sebagai objek
wisata religius. Di dalam kawasan wisata terpadu Keraton Surakarta-Benteng
Vastenburg-Pasar Gede terdapat empat rumah ibadah yang mewakili kemajemukan
agama di Indonesia. Keempatnya adalah Masjid Agung Keraton, GPIB Penabur
Surakarta, Gereja St Antonius Purbayan, serta Kelenteng Pasar Gede. Hal ini tentunya
merupakan nilai tambah bagi kawasan terpadu tersebut. Bagi GPIB Penabur Surakarta
sendiri, ini adalah peluang sekaligus tantangan untuk semakin memperbaiki diri. GP1B

*Ibid, 60.

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 28



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

Penabur seringkali menjadi tujuan beribadah di hari Minggu bagi para wisatawan
domestik yang kebetulan berada di Surakarta. Tak hanya wisatawan domestik,
seringkali wisatawan mancanegara berkunjung di luar jam ibadah rutin. Mereka tertarik
melihat keadaan GPIB Penabur Surakarta. Tak hanya menikmati bangunan, para
wisatawan mancanegara ini menyempatkan diri untuk sekedar berdoa di depan mimbar

bangunan utama gereja.

Pengembangan Pelayanan GPIB Penabur

Potensi sebagai destinasi wisata ini menjadi kapital bagi pengembangan gereja
dan pelayanan jemaat. Ketua Majelis Jemaat GPIB Penabur, Pdt Neil Napitupulu
menyebutkan pihaknya sedang melengkapi fasilitas sebagi destinasi wisata.
Pengembangan potensi wisata ini memberikan sejumlah dampak positif bagi jemaat
secara individu, maupun gereja sebagai institusi persekutuan. Pertengahan 2018 GPIB
Penabur merampungkan guest house dengan fasilitas layaknya hotel kecil. Guest house
ini akan disewakan untuk umum, termasuk wisatawan. Pihak GPIB Penabur Surakarta
berupaya menangkap peluang yang berulang kali disampaikan oleh Pemerintah Kota
Surakarta terkait kawasan wisata terpadu.

Tidak hanya guest house, bangunan di dalam kompleks GPIB Penabur Surakarta
akan diberdayakan sebagai kafe juga titik parkir. Hal ini, kata Neil, secara finansial
dapat membantu kemandirian gereja, juga memberikan peluang bagi jemaat untuk ikut
mengembangkan usaha kuliner atau industri kreatif lainnya. la mengungkapkan
berulang kali pemuda gereja memanfaatkan halaman gereja sebagai titik parkir berbayar
pada saat perhelatan acara besar semacam Malam Satu Suro, Sekaten, dan Solo Batik
Carnival. “Para pemuda menjaga parkir, sementara persekutuan perempuan menjual
aneka gorengan dan minuman. Hal ini biasa dilakukan untuk menopang pendanaan
kegiatan gereja, termasuk restorasi bangunan. Hasilnya lumayan,” ungkap Neil.

Potensi wisata tak hanya berdampak pada finansial saja. Nathan Saekoko, Ketua
Gerakan Pemuda GPIB Penabur menambahkan, kegiatan-kegiatan wisata berarti
memberikan kesempatan dirinya dan rekan lain untuk membuka diri di tengah
masyarakat. Keterbukaan dan interaksi berarti bagian dari upaya gereja untuk berperan
dalam perubahan masyarakat. Nathan mencontohkan Mbak Imah, salah satu pedagang

pecel ayam yang berjualan tepat di tepi pagar gereja. Mbak Imah bahkan mengambil air

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 29



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

dan listrik dari gereja untuk berjualan selama puluhan tahun. Beberapa kali Mbak Imah
dan pegawainya mengecat pagar GPIB Penabur Surakarta.*’

Potensi wisata religi juga diungkapkan oleh salah satu pengusaha agen
perjalanan di Surakarta, sebut saja Ibu TS pemilik N Tour. la biasa menangani
perjalanan wisatawan domestik maupun mancanegara di Surakarta dan sekitarnya.
Menurut dia, tidak akan sulit menjual destinasi wisata religi semacam GPIB Penabur
Surakara karena narasi sejarah yang kuat. GPIB Penabur dengan gereja-gereja kuno
lain seperti GKJ Margoyudan dan Gereja Katolik Purbayan punya daya tarik yang kuat.

GPIB Penabur Surakarta secara historis lekat dengan pergulatan budaya dan
filsafat Jawa. Di sisi lain, keberadaan gedung gereja yang punya narasi historis dan
posisi strategis menjadi keuntungan tersendiri. Kenyataan ini perlu terus digali dan
dimaksimalkan oleh gereja. Oleh karena itu, diperlukan pemahaman dan pemaknaan
bersama yang lebih kuat sehingga diri aktual GPIB Penabur tidak muncul sebatas

penampilan artifisial semata.

4. Kesimpulan

Pemahaman kosmologis Jawa yang menjadi konteks GPIB Penabur merupakan
modal luar biasa bagi eksistensi gereja. Terlebih GPIB Penabur Surakarta sendiri sudah
memiliki narasi historis yang kuat. Kapital ini tak hanya menjadi kapital eklesiologi dan
misiologi yang lekat dengan konteks sekaligus dukungan kuat mewujudkan jemaat yang
misioner. Pengembangan wisata ini diharapkan dapat memberikan kekuatan internal

bagi jemaat GPIB Penabur, sekaligus menunjukkan peran gereja di tengah masyarakat.

5. Referensi

Lattu, Izak (ed). Sosiologi Agama dalam Praxis Berteologi, Salatiga, Fakultas Teologi
UKSW, 2016.

Magnis-Suseno, Franz. Etika Jawa: Sebuah Analisa tentang Kebijaksanaan Hidup
Jawa. Jakarta: Gramedia, 1996.

Pemberton, John. Jawa. Yogyakarta: Mata Bangsa, 2003.

Pitana, Titis S. Reproduksi Simbolik “Arsitektur Tradisional Jawa: Memahami Ruang
Hidup Material Manusia Jawa”, Gema Teknik: Majalah IImiah Teknik, Vol
2/Tahun X Juli, Fakultas Teknis UNS Surakarta, 2007.

Rama, Ageng Pangestu. Kebudayaan Jawa: Ragam Kehidupan Kraton dan Masyarakat
di Jawa 1222-1998. Yogyakarta: Cahaya Ningrat, 2007.

Ricklefs, M. C. A History of Modern Indonesia; c. 1300 to the Present. London:
Mcmillan, 1981.

$"\Wawancara dan survei dilakukan langsung kepada orang-orang sekirar gereja

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 30



Handry Yonathan — Historitas GPIB Pemabur Surakarta Sebagai Potensi Obyek Wisala Religi

Santosa, Imam. “Kajian Estetika dan Unsur Pendukungnya pada Keraton Surakarta”,
Jurnal Visual Art Volume 1D No 1, Institut Teknologi Bandung, 2007.

Simon, John. Pembaruan ebagai “Imperatif” Teologis: Wacana Seputar Teologi,
Eklesiologi, dan Misiologi Kontekstual. Yogyakarta: Kanisius, 2015.

Soleiman, Yusak. Pangumbaran ing Bang Wetan: The Dutch Reformed Church in Late
Eighteenth Century Java-An Eastern Adventure. Jakarta: BPK Gunung Mulia,
2012.

Soeratman, Darsiti. Kehidupan Keraton Surakarta Hadiningrat 1830-1939. Yogyakarta:
Taman Siswa,1989.

Soetarman Soediam Partonadi. Komunitas Sadrach dan Akar Kontekstualnya. Jakarta:
BPK Gunung Mulia, 2001.

Setiawan, Eko Adhy. “Konsep Simbolisme Tata Ruang Luar Keraton Surakarta
Hadiningrat”, Tesis, Pascasarjana Magister Teknik Arsitektur Universitas
Diponegoro Semarang, 2000.

Copyright ©2018, EPIGRAPHE: Jurnal Teologi dan Pelayanan Kristiani; Vol 2, No. 1 (Mei 2018) | 31



